MEDIASI Jurnal Kajian dan Terapan Media, Bahasa, Komunikasi
Vol. 7 (1), 2026, 68-80

Tradisi Bahandipan sebagai Bentuk Komunikasi Budaya Kolektif Petani
Sawah di Desa Gudang Hirang

The Bahandipan Tradition As A Form Of Collective Cultural Communication Among Rice
Farmers in Gudang Hirang Village

Muhammad Yakub Amin, Muhammad Alif

Fakultas llmu Sosial dan limu Politik, Universitas Lambung Mangkurat, Kalimantan Selatan, Indonesia
Korespondensi: JI. Brigjend H. Hasan Basri, Pangeran, Kota Banjarmasin, Kalimantan Selatan, Indonesia
Surel: muhammad_alif@ulm.ac.id

DOI: https://doi.org/10.46961/mediasi.v7i1.1795

ABSTRAK
INFO ARTIKEL Tradisi bahandipan merupakan bentuk gotong royong khas
masyarakat Banjar yang kini mulai tergerus oleh modernisasi. Lebih
dari sekadar praktik bertani, tradisi ini menjadi wadah komunikasi
budaya kolektif yang memperkuat solidaritas antarpetani di Desa

Sejarah Artikel: Gudang Hirang. Penelitian ini bertujuan memahami peran tradisi
Diterima: 18/09/2025 bahandipan sebagai bentuk komunikasi budaya kolektif dengan
Direvisi: 30/01/2026 pendekatan kualitatif dan metode fenomenologi, melalui wawancara,
Publikasi: 31/01/2026 observasi, dan dokumentasi terhadap ketua kelompok tani, sejarawan

lokal, serta petani setempat. Dengan menggunakan teori Interaksi
Simbolik, penelitian ini menganalisis bagaimana makna sosial
dibentuk melalui interaksi dalam tradisi tersebut. Hasilnya
e-ISSN: 2721-0995 menunjukkan bahwa bahandipan berfungsi sebagai sarana
p-ISSN: 2721-9046 komunikasi lisan dan simbolik yang mempererat jaringan sosial, nilai
gotong royong, dan pengambilan keputusan secara musyawarah
tanpa struktur formal. Walaupun terpengaruh oleh sistem kerja
modern berbasis upah, bahandipan tetap dipandang sebagai warisan
Kata Kunci: budaya bernilai yang penting untuk dilestarikan dalam konteks

Bahandipan; pembangunan berbasis kearifan lokal.
Interaksi Simbolik;

Komunikasi Budaya Kolektif; ABSTRACT

Petani Sawah; Bahandipan tradition is a form of mutual cooperation unique to the

Banjar community, which is now gradually being eroded by
Keywords: modernization. More than just an agricultural practice, this tradition
Bahandipan; serves as a medium of collective cultural communication that
Collective Cultural strengthens solidarity among farmers in Gudang Hirang Village. This
Communication; study aims to understand the role of the bahandipan tradition as a form
Rice Farmers; of collective cultural communication, using a qualitative approach and
Symbolic interaction; phenomenological method through interviews, observation, and

documentation involving farmer group leaders, local historians, and
village farmers. Utilizing Symbolic Interaction Theory, the study
analyzes how social meaning is constructed through interactions
within the tradition. The findings reveal that bahandipan functions as
both verbal and symbolic communication, reinforcing social networks,
the values of mutual cooperation, and consensus-based decision-
making without formal structure. Although it is increasingly affected by
modern wage-based labor systems, bahandipan remains regarded as
a meaningful cultural heritage worth preserving in the context of
development rooted in local wisdom.

Copyright © 2025 Dipublikasikan Pusat Penelitian dan Pengabdian Masyarakat (P3M) Politeknik Negeri Media Kreatif. 68
[T

This is an open access article under the CC BY license (https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/)


mailto:muhammad_alif@ulm.ac.id
https://doi.org/10.46961/mediasi.v7i1.1795

MEDIASI Jurnal Kajian dan Terapan Media, Bahasa, Komunikasi
Vol. 7 (1), 2026, 68-80

PENDAHULUAN

Tradisi gotong royong dalam dunia pertanian tidak hanya menjadi bagian dari praktik kerja sama, tetapi
juga mencerminkan nilai-nilai budaya dan sistem sosial yang telah mengakar kuat dalam kehidupan
masyarakat Indonesia (Sumitro et al., 2022). Salah satu bentuk tradisi tersebut adalah bahandipan atau
baarian yang hidup di tengah masyarakat Banjar di Kalimantan Selatan. Tradisi ini merupakan bentuk kerja
sama antarpetani dalam menanam dan memanen padi secara bergiliran di lahan masing-masing, dengan
prinsip saling membantu tanpa imbalan materi. Menurut (Ideham et al., 2005), istilah bahandipan umumnya
digunakan di wilayah batang banyu, yaitu daerah di sepanjang aliran sungai besar, sementara istilah baarian
lebih dikenal di lahan persawahan yang berada pada kawasan pasang surut serta wilayah dataran tinggi.
Perbedaan ini menunjukkan adanya kekayaan terminologi lokal yang mencerminkan kedekatan masyarakat
dengan kondisi geografisnya.

Bahandipan bukan sekadar bentuk gotong royong biasa, tetapi juga merupakan warisan budaya dari
sistem pertanian tradisional masyarakat Banjar. Sistem ini lahir dari akumulasi pengetahuan lokal yang
terbentuk melalui proses belajar, adaptasi terhadap lingkungan, serta praktik yang diteruskan dari generasi
ke generasi dan tetap dijaga keberlangsungannya hingga sekarang (Hastuti et al.,, 2019). Dalam
pelaksanaannya, kegiatan bahuma dilakukan di lahan rawa gambut pasang surut dan lebak, dengan teknik
yang masih tradisional mulai dari pembibitan, penanaman, hingga panen. Tradisi bahandipan ini
memperlihatkan bahwa masyarakat Banjar memiliki mekanisme tersendiri untuk menjaga keberlangsungan
pertanian sekaligus menjalin hubungan sosial yang erat antaranggota komunitasnya.

Hasil wawancara pendahuluan yang dilakukan oleh peneliti kepada Ibu Budiyah, salah satu warga
Desa Gudang Hirang, memperkuat pemahaman tentang makna dan praktik bahandipan di masyarakat. la
menyatakan bahwa, “Bahandipan tu artinya bagagantian... bahandipan kada pakai duit tapi pakai tenaga
membalasnya” (Wawancara, 22 Desember 2024). Hal ini menegaskan bahwa praktik ini tidak bersifat
transaksional, melainkan didasari oleh prinsip timbal balik dan solidaritas sosial. Bapak Hasbullah, ketua
kelompok tani RT 04 Desa Gudang Hirang, juga menambahkan bahwa jadwal kerja dalam bahandipan
biasanya telah disepakati bersama, baik berdasarkan waktu maupun ukuran lahan, “Jamnya sudah diatur
misalnya sampai jam 12, kena isuk hari siapa pulang... kada hanya per burongan bisa jua per jam...”
(Wawancara, 22 Desember 2024).

Tradisi ini merefleksikan nilai kebersamaan dan solidaritas yang tetap dijunjung tinggi oleh masyarakat
Banjar. Sebagaimana dijelaskan oleh Lisnawati & Ahmad (2023), praktik bahandipan tidak semata-mata
merupakan kerja sama dalam kegiatan pertanian, melainkan juga bagian dari sistem sosial yang mempererat
hubungan antarindividu dalam komunitas. Hal ini sejalan dengan pandangan Koentjaraningrat yang
mendefinisikan kebudayaan sebagai keseluruhan kemampuan manusia yang berlandaskan pada pemikiran,
tercermin dalam perilaku serta karya yang dihasilkan, dan diperoleh melalui proses belajar. Dalam praktik
bahandipan, unsur-unsur kebudayaan seperti sistem mata pencaharian, organisasi kemasyarakatan, hingga
bahasa terlihat jelas dan menjadi bagian integral dari pelaksanaannya.(Sumarto, 2019). Unsur-unsur budaya
seperti sistem mata pencaharian hidup, organisasi kemasyarakatan, dan bahasa sangat tampak dalam
pelaksanaan bahandipan.

Nilai-nilai gotong royong tersebut tercermin pula dalam semboyan lokal masyarakat Banjar seperti
Gawi Sabumi Sampai Manuntung, Waja Sampai Kaputing, dan Kayuh Baimbai yang semuanya menekankan

pentingnya kerja kolektif sampai tuntas. (Wahyu, 2020) menjelaskan bahwa prinsip-prinsip ini bermakna kerja

@ @ Copyright © 2025 Dipublikasikan Pusat Penelitian dan Pengabdian Masyarakat (P3M) Politeknik Negeri Media Kreatif. 69
BY This is an open access article under the CC BY license (https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/)



MEDIASI Jurnal Kajian dan Terapan Media, Bahasa, Komunikasi
Vol. 7 (1), 2026, 68-80

bersama dari awal hingga selesai dengan semangat saling membantu. Dalam konteks ini, bahandipan
berfungsi tidak hanya sebagai sistem kerja pertanian, tetapi juga sebagai bentuk komunikasi budaya kolektif
yang memperkuat interaksi sosial antarpetani (Mutiah, 2017).

Komunikasi menjadi aspek penting dalam pelaksanaan bahandipan. Setiap aktivitas diawali dengan
kesepakatan bersama dan koordinasi yang biasanya disampaikan melalui komunikasi langsung yang
informal, seperti obrolan santai, kunjungan ke rumah, atau pengumuman lisan. Dalam bahandipan,
komunikasi dilakukan secara verbal dengan menggunakan bahasa daerah, dan juga nonverbal melalui
isyarat tubuh dan ekspresi wajah. Menurut (Nurudin, 2016), komunikasi merupakan bentuk interaksi manusia
yang paling mendasar, baik secara verbal, nonverbal, maupun simbolik. Dalam masyarakat kolektif seperti
masyarakat Banjar, komunikasi ini menjadi sarana pewarisan nilai dan memperkuat kohesi sosial.
Komunikasi kelompok yang melibatkan tiga orang atau lebih menjadi landasan terbentuknya kesadaran
kolektif dan identitas kelompok (Rohim, 2016). Nilai-nilai, norma, dan simbol budaya yang diturunkan dari
generasi ke generasi menjadikan komunikasi sebagai sarana vital dalam mempertahankan budaya lokal.

Budaya kolektif memainkan peran penting dalam membentuk relasi sosial masyarakat agraris. Dalam
budaya ini, kepentingan kelompok sering kali ditempatkan di atas kepentingan individu. Gotong royong,
musyawarah, dan kebersamaan menjadi karakter utama masyarakat. Ragawa (2023) menunjukkan bahwa
bahkan dalam komunitas modern seperti penggemar pakaian vintage, budaya kolektif tetap membentuk
identitas bersama yang menekankan keberlanjutan dan solidaritas. Penelitian (Jatmika, 2018) juga
menunjukkan bahwa budaya kolektif berkorelasi positif dengan motivasi berbelanja sosial di masyarakat
urban.

Dalam konteks pertanian, bahandipan menjadi media komunikasi budaya kolektif yang
merepresentasikan nilai kekeluargaan, tanggung jawab bersama, dan kepedulian sosial. Seperti dijelaskan
oleh (Prasetyono et al., 2017), kehidupan kolektif memerlukan kepercayaan, kejujuran, dan kesetiaan pada
nilai-nilai bersama. Namun, modernisasi dan perubahan zaman kini mengancam eksistensi tradisi ini. Banyak
generasi muda lebih memilih bekerja sebagai buruh atau pekerjaan lain yang dianggap lebih menguntungkan
secara ekonomi. Bapak Hasbullah menyampaikan bahwa “wahini banyak yang bagawi tadih memilih bacari
duit... bahandipan ni rami sambil begagayaan lawan yang lain kada karasaan tuntung” (Wawancara, 22
Desember 2024).

Pergeseran ini menunjukkan adanya kemunduran partisipasi dalam praktik bahandipan yang
sebelumnya menjadi perekat sosial masyarakat. (Nengsih, 2016) menilai bahwa meningkatnya sikap
individualistik akibat modernisasi dapat terjadi pergeseran yang berpotensi mengurangi nilai-nilai luhur
seperti gotong royong dan solidaritas sosial. Oleh sebab itu, penting untuk menelaah lebih mendalam
bagaimana praktik bahandipan sebagai wujud komunikasi budaya kolektif masih dipraktikkan, bagaimana
proses perubahan berlangsung, serta upaya yang dapat dilakukan untuk menjaga agar nilai-nilai lokal tetap
terpelihara.

Dalam kajian ini, teori interaksi simbolik digunakan sebagai landasan untuk memahami makna dan
praktik komunikasi dalam bahandipan. George Herbert Mead menjelaskan bahwa manusia bertindak
berdasarkan makna yang mereka ciptakan melalui interaksi simbolik. Herbert Blumer kemudian menyusun
gagasan ini ke dalam teori interaksi simbolik yang menekankan bahwa tindakan manusia adalah hasil dari

interpretasi simbol-simbol sosial yang dimediasi oleh bahasa dan komunikasi (Haris & Amalia, 2018).

Copyright © 2025 Dipublikasikan Pusat Penelitian dan Pengabdian Masyarakat (P3M) Politeknik Negeri Media Kreatif. 70
[T

This is an open access article under the CC BY license (https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/)



MEDIASI Jurnal Kajian dan Terapan Media, Bahasa, Komunikasi
Vol. 7 (1), 2026, 68-80

Meskipun beberapa penelitian sebelumnya telah mendokumentasikan tradisi Bahandipan sebagai
sistem kerja sama pertanian dan warisan budaya (Ideham dkk., 2005; Hastuti dkk., 2019; Lisnawati & Ahmad,
2023), penelitian yang secara khusus mengeksplorasi dimensi komunikatifnya sebagai praktik budaya kolektif
masih terbatas. Lebih spesifik lagi, belum ada penelitian yang menggunakan lensa Teori Interaksi Simbolik
untuk menganalisis secara mendalam bagaimana makna, simbol, dan proses negosiasi dalam interaksi
verbal dan nonverbal dalam tradisi ini menghasilkan dan mereproduksi nilai-nilai kolektivis di tengah ancaman
modernisasi dan pergeseran partisipasi generasi muda, seperti yang ditunjukkan dalam konteks Desa
Gudang Hirang. Kesenjangan ini akan diisi oleh penelitian ini.

Dengan demikian, dibutuhkan penelitian yang lebih mendalam terhadap praktik bahandipan sebagai
bentuk komunikasi budaya kolektif masyarakat Banjar. Penelitian ini tidak hanya bertujuan untuk
mendokumentasikan tradisi, tetapi juga melihat dinamika perubahan yang terjadi, serta memberikan
kontribusi dalam upaya pelestarian kearifan lokal yang berharga ini di tengah tantangan modernisasi. Judul
yang penulis angkat yakni "Tradisi Bahandipan Sebagai Bentuk Komunikasi Budaya Kolektif Petani Sawah
di Desa Gudang Hirang", diharapkan dapat menjadi salah satu sarana untuk memahami dan mengangkat

kembali nilai-nilai sosial budaya masyarakat agraris Banjar yang mulai tergerus oleh perubahan zaman.

TINJAUAN PUSTAKA

Komunikasi Kelompok

Menurut McLean, komunikasi kelompok merupakan suatu proses yang bersifat dinamis, di mana
sekelompok kecil individu terlibat dalam percakapan. Secara umum, komunikasi kelompok diartikan sebagai
interaksi yang melibatkan sekitar tiga hingga delapan orang. Semakin besar jumlah anggota dalam suatu
kelompok, maka semakin besar pula kemungkinan kelompok tersebut terbagi menjadi kelompok-kelompok
kecil. Sementara itu, Phil Venditti menjelaskan bahwa komunikasi kelompok adalah proses pertukaran
informasi di antara individu-individu yang memiliki kesamaan dari segi budaya, bahasa, dan wilayah geografis
(Ruliana & Lestari, 2021)

Komunikasi kelompok merupakan proses komunikasi yang terjadi antara tiga orang atau lebih secara
langsung, di mana setiap anggota saling berinteraksi. Jumlah anggota dalam komunikasi kelompok tidak
memiliki batasan yang kaku, bisa terdiri dari 2—3 orang hingga 20-30 orang, namun umumnya tidak melebihi
50 orang. Dalam praktiknya, komunikasi kelompok juga mencakup komunikasi antarpribadi. Sifatnya
cenderung spontan serta belum memiliki pembagian peran atau tugas yang jelas bagi masing-masing
anggota, sehingga setiap individu berpotensi mengambil peran apa pun dalam proses komunikasi tersebut.
(Rohim, 2016).

Fungsi Komunikasi kelompok yang akan dimanfaatkan untuk kepentingan masyarakat, kelompok dan
para anggota kelompok itu sendiri yaitu: (Roudhonah, 2019).

1. Fungsi hubungan sosial, yaitu kelompok berperan dalam menjaga serta memperkuat relasi antaranggota,
misalnya dengan memberikan kesempatan bagi anggota untuk terlibat dalam kegiatan yang bersifat
informal, santai, maupun menghibur.

2. Fungsi pendidikan, yaitu kelompok berfungsi sebagai wadah pertukaran pengetahuan, baik secara formal
maupun informal, guna mencapai tujuan bersama.

3. Fungsi persuasi,yaitu berfungsi untuk seorang anggota kelompok dapat berusaha memengaruhi anggota

lain untuk melakukan atau menghindari suatu tindakan tertentu.

@ @ Copyright © 2025 Dipublikasikan Pusat Penelitian dan Pengabdian Masyarakat (P3M) Politeknik Negeri Media Kreatif. 71
BY This is an open access article under the CC BY license (https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/)



MEDIASI Jurnal Kajian dan Terapan Media, Bahasa, Komunikasi
Vol. 7 (1), 2026, 68-80

4. Fungsi pemecahan masalah dan pembuatan keputusan, yaitu kelompok menjadi sarana untuk menemukan
berbagai alternatif solusi yang sebelumnya belum terpikirkan. Pemecahan masalah menghasilkan opsi-
opsi yang kemudian dijadikan dasar dalam proses pengambilan keputusan, yakni memilih di antara dua
atau lebih alternatif.

5. Fungsi terapi, yaitu kelompok dapat membantu individu dalam melakukan perubahan diri secara personal.
Proses ini terjadi melalui interaksi dengan anggota kelompok lain, meskipun fokus utamanya adalah

membantu perkembangan diri individu tersebut, bukan semata mencari kesepakatan kelompok.

Komunikasi Budaya Kolektif

Komunikasi berperan penting dalam memperkuat budaya kolektif suatu masyarakat. Melalui
komunikasi, nilai-nilai dan norma yang dianut kelompok dapat diperkenalkan sekaligus diwariskan kepada
anggota masyarakat lainnya. Dengan demikian, komunikasi tidak hanya memperkuat identitas bersama dan
meningkatkan kohesi sosial, tetapi juga membentuk cara pandang, pemahaman, serta interpretasi masyarakat
terhadap lingkungan sekitarnya. Identitas budaya kolektif tersebut pada akhirnya menjadi pedoman bagi
individu dalam merespons situasi dan berperilaku sesuai dengan nilai serta norma yang berlaku di dalam
kelompoknya (Nasrullah, 2018).

Praktik komunikasi dalam budaya kolektif menurut Rodriguez dalam (Rustandi & Nuryanto, 2024),
praktik komunikasi dalam budaya kolektif cenderung bersifat tidak langsung atau implisit, dengan menekankan
pentingnya sikap hormat dan kesantunan. Komunikasi yang terlalu langsung sering kali dianggap kasar atau
tidak sopan dalam budaya ini. Perbedaan antara budaya kolektif dan individualis terbentuk oleh norma-norma
sosial yang berlaku dalam masing-masing orientasi budaya. Salah satu contohnya adalah norma timbal balik,
yakni kewajiban untuk membalas budi. Budaya kolektif juga ditandai oleh kepatuhan, pencarian harmoni, dan
bentuk komunikasi yang lebih halus. Kesantunan dalam komunikasi masyarakat kolektif didasarkan pada
norma sosial yang telah disepakati dalam kehidupan bermasyarakat.

Berdasarkan definisi komunikasi dan budaya kolektif dapat disimpulkan bahwa keduanya saling terikat
satu sama lain, sehingga pembahasan mengenai komunikasi budaya kolektif merupakan sebagai proses
sosial di mana anggota suatu kelompok berbagi informasi, ide, dan nilai-nilai yang membentuk identitas kolektif
mereka. Proses ini melibatkan interaksi verbal dan non-verbal yang mencerminkan norma dan tradisi budaya,
serta berfungsi sebagai cara untuk memperkuat identitas kelompok. Dalam konteks ini, komunikasi dilakukan
berdasarkan nilai-nilai dan kepercayaan bersama yang dipegang oleh anggota kelompok, menciptakan rasa
saling pengertian dan keterhubungan di antara individu. Selain itu, komunikasi budaya kolektif juga berperan
penting dalam menyampaikan tradisi, pengetahuan, dan pengalaman dari generasi ke generasi.

Petani Sawah

Petani sawah merupakan seorang yang mengelola lahan pertanian dengan pendekatan yang khas,
berbeda dari sistem ekonomi kapitalis yang berusaha mendapatkan keuntungan. Sawah merupakan bentuk
pertanian yang dilakukan pada lahan basah dan membutuhkan ketersediaan air yang cukup, baik pada sawah
irigasi, sawah lebak, sawah tadah hujan, maupun sawah pasang surut. Pola pertanian ini berjalan seiring
dengan siklus alam, sehingga cara kerja petani sawah berbeda dengan pekerja di sektor industri perkotaan.
Bagi petani sawah, kerja keras biasanya dilakukan pada waktu-waktu tertentu, sementara di periode lain

mereka memiliki jeda atau kelonggaran dalam aktivitas pertanian. Meski demikian, ada saat-saat tertentu

Copyright © 2025 Dipublikasikan Pusat Penelitian dan Pengabdian Masyarakat (P3M) Politeknik Negeri Media Kreatif. 72
[T

This is an open access article under the CC BY license (https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/)



MEDIASI Jurnal Kajian dan Terapan Media, Bahasa, Komunikasi
Vol. 7 (1), 2026, 68-80

ketika pekerjaan di sawah tidak dapat diselesaikan hanya dengan tenaga sendiri, sehingga memerlukan
tambahan bantuan dari orang lain (Arifa, 2019).
Bahandipan

Gotong royong masyarakat Banjar dalam kegiatan menanam dan memanen padi dikenal dengan istilah
bahandipan atau baarian. Kegiatan ini dilakukan secara bergiliran di lahan sawah para peserta gotong royong.
Istilah baarian umumnya digunakan untuk menyebut praktik gotong royong di wilayah persawahan pasang
surut maupun daerah dataran tinggi, sedangkan bahandipan lebih sering dipakai di daerah batang banyu atau
wilayah tepi sungai besar (Ideham, et al., 2005).

Tradisi bahandipan mencerminkan berbagai nilai kearifan lokal, khususnya dalam hal menjaga
hubungan harmonis antar sesama. Nilai solidaritas dan semangat saling tolong menolong yang terkandung
dalam tradisi ini sepatutnya tetap dilestarikan agar tidak tergerus oleh berkembangnya sikap individualis. Tidak
dapat dibantah bahwa perkembangan zaman turut mendorong tumbuhnya kecenderungan individualistis
dalam kehidupan masyarakat. Sikap tersebut secara perlahan dapat mengikis semangat gotong royong,
termasuk melemahkan eksistensi tradisi-tradisi lokal seperti bahandipan.

Tradisi bahandipan merupakan praktik kolektif yang diwariskan secara turun-temurun di kalangan
petani, khususnya dalam masyarakat agraris di Indonesia. Tradisi ini tidak hanya berfungsi sebagai metode
kerja sama dalam pertanian, tetapi juga sebagai sarana komunikasi budaya kolektif yang memperkuat
hubungan sosial, solidaritas, dan kearifan lokal.

Teori Interaksi Simbolik

George Herbert Mead berpendapat bahwa tindakan manusia didorong oleh makna yang mereka
berikan terhadap orang lain, objek, maupun peristiwa. Makna tersebut terbentuk melalui bahasa yang dipakai
manusia saat berkomunikasi, baik dalam konteks komunikasi antarpribadi maupun komunikasi intrapersonal
(self-talk) yang berlangsung dalam ranah pikiran individu. Bahasa berfungsi sebagai sarana utama untuk
membentuk sense of self serta memungkinkan manusia menjalin interaksi dengan orang lain dalam
masyarakat. Karena karya-karya Mead tidak pernah dipublikasikan secara langsung, Herbert Blumer
kemudian menghimpun, menyunting, dan menerbitkan gagasan Mead dalam buku Mind, Self, and Society
(mead, 1962). Blumer pula yang memperkenalkan sekaligus menamai gagasan tersebut dengan istilah teori
interaksi simbolik (Haris & Amalia, 2018).

Pemahaman bahwa tradisi bahandipan (atau baarian) bukan hanya mekanisme gotong royong dalam
kerja pertanian, melainkan praktik komunikasi budaya kolektif yang hidup dalam struktur sosial masyarakat
Banjar. Bahandipan diposisikan sebagai praktik sosial utama (fenomena inti) yang memuat nilai timbal balik,
solidaritas, dan kebersamaan, sekaligus menjadi ruang terjadinya komunikasi kelompok (interaksi 3 orang
atau lebih) melalui koordinasi kerja, pembagian waktu, dan kesepakatan bergiliran. Di dalam praktik tersebut,
komunikasi berlangsung secara verbal (bahasa Banjar, ungkapan-ungkapan lokal, ajakan/penetapan jadwal)
dan nonverbal (isyarat, ekspresi, kebiasaan kerja) yang merefleksikan norma kolektif seperti musyawarah,
kepatuhan pada kesepakatan, dan harmoni sosial. Dengan demikian, bahandipan dipahami sebagai media
pewarisan nilai dan identitas kolektif petani sawah, yang menegaskan keterikatan antara sistem mata
pencaharian, organisasi kemasyarakatan, dan budaya lokal dalam satu rangkaian praktik.

Selanjutnya, kerangka ini menempatkan teori interaksi simbolik sebagai lensa untuk membaca
bagaimana makna bahandipan dibentuk, dipertahankan, dan dinegosiasikan melalui interaksi sehari-hari

antarpetani. Individu bertindak berdasarkan makna yang mereka berikan pada bahandipan (misalnya

@ @ Copyright © 2025 Dipublikasikan Pusat Penelitian dan Pengabdian Masyarakat (P3M) Politeknik Negeri Media Kreatif. 73
BY This is an open access article under the CC BY license (https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/)



MEDIASI Jurnal Kajian dan Terapan Media, Bahasa, Komunikasi
Vol. 7 (1), 2026, 68-80

“membalas tenaga tanpa duit”, “kewajiban moral”, atau “kebersamaan yang menyenangkan”), dan makna itu
muncul dari proses interpretasi simbol dalam interaksi berulang. Pada saat yang sama, modernisasi dan
perubahan orientasi kerja generasi muda dipahami sebagai faktor perubahan yang dapat menggeser
partisipasi serta mengubah cara memaknai bahandipan dari praktik kolektif yang dianggap penting menjadi

aktivitas yang dinilai kurang relevan secara ekonomi

METODE

Penelitian ini menggunakan metode kualitatif dengan pendekatan kualitatif untuk memahami secara
mendalam makna tradisi bahandipan sebagai bentuk komunikasi budaya kolektif di Desa Gudang Hirang.
Menurut Moleong dalam Harahap (2020), penelitian kualitatif bertujuan menggali fenomena sosial budaya
secara mendalam dalam konteks kehidupan nyata, sementara pendekatan fenomenologi menekankan pada
pengalaman subjektif individu terhadap suatu fenomena (Nasir et al., 2023), sehingga mampu menyingkap
nilai solidaritas, keterikatan emosional, dan identitas budaya dalam tradisi tersebut.

Penelitian ini juga menggunakan teori interaksi simbolik yang menekankan bahwa makna sosial
dibentuk melalui proses interaksi antarindividu, di mana simbol, bahasa, dan tindakan menjadi dasar
pembentukan realitas sosial bersama. Dalam konteks bahandipan, makna gotong royong dan musyawarah
tidak hanya tampak dalam tindakan, tetapi juga melalui simbol-simbol dan komunikasi lisan yang dibangun
antarpetani. Objek penelitian mencakup aspek tempat, pelaku, dan aktivitas sosial (Sugiyono, 2016), dengan
informan yang ditentukan melalui teknik purposive sampling berdasarkan kriteria pengetahuan dan
keterlibatan langsung dalam tradisi.

Triangulasi yang dipakai adalah triangulasi informan, teknis analisa data dengan mempergunakan
miles dan huberman dimana aktivitas dalam analisis data kualitatif dilakukan secara interaktif dan

berlangsung secara terus menerus sampai tuntas, sehingga datanya sudah jenuh.

HASIL DAN PEMBAHASAN
Tadisi Bahandipan Sebagai Bentuk Komunikasi Budaya Kolektif Para Petani Sawah

Tradisi bahandipan sudah dikenal sejak masyarakat Banjar mulai mengenal pertanian, yang
diperkirakan sudah ada sejak sebelum Masehi. Tradisi ini memang erat kaitannya dengan masyarakat petani
atau masyarakat agraris. Bahandipan biasanya dilakukan dalam berbagai tahap kegiatan pertanian, mulai dari
pengolahan atau pembukaan lahan, penanaman dan perawatan padi, hingga panen bahkan sampai pada
pengolahan padi hasil panen. Kemungkinan besar tradisi bahandipan ini mulai ada sejak masyarakat Banjar
sudah menetap dan tidak lagi hidup secara nomaden.

Hasil penelitian menunjukkan bahwa tradisi bahandipan di Desa Gudang Hirang merupakan bentuk
gotong royong dalam pertanian yang dilaksanakan secara bergiliran di sawah para peserta, baik saat
menanam maupun panen. Praktik ini mencerminkan komunikasi budaya kolektif masyarakat Banjar yang
berlandaskan nilai solidaritas, kepercayaan, dan kebersamaan. Sebagaimana disampaikan Saipullah
(Wawancara, 04 Mei 2025), “Bahandipan itu bagagantian, musim tanam bisa, musim katam bisa...” yang
menandakan fleksibilitas waktu dan kegiatan dalam pelaksanaannya. Bahandipan dibedakan dalam tiga
kategori berdasarkan sistem waktu, hasil, dan hari. Bahandipan sifatnya adalah hutang, tidak bisa digantikan

berupa uang atau pengalih material apapun. Apabila diganti dengan maka sistem bahandipan tersebut

@ @ Copyright © 2025 Dipublikasikan Pusat Penelitian dan Pengabdian Masyarakat (P3M) Politeknik Negeri Media Kreatif. 74
BY This is an open access article under the CC BY license (https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/)



MEDIASI Jurnal Kajian dan Terapan Media, Bahasa, Komunikasi
Vol. 7 (1), 2026, 68-80

berubah menjadi sistem upah. Akan tetapi bisa digantikan oleh pihak keluarga atau orang yang disuruh
peserta bahandipan tersebut untuk menggantikannya. Hal tersebut dinyatakan oleh Bapak Saipullah
“Bahandipan itu sifatnya hutang. Pas aku kada kawa bisa mamanya menggantiakan. Bahandipan itu kada
kawa diganti lawan duit atau berupa pengalih itu kada mau. Karna kalau kaya itu sistemnya jadi upah’.
(Wawancara pada 04 Mei 2025).

Nilai ini menunjukkan bahwa tenaga dibalas dengan tenaga, bukan uang, yang menjadi dasar interaksi
sosial dalam sistem pertanian tradisional Banjar. Berikut adalah Gambar 1. tradisi bahandipan di sawah.

Gambar 1. Bahandipan Menanan Padi
Sumber: Saipullah, 2024
Tradisi bahandipan yang terjalin sangat mengutamakan kepentingan kelompok agar berjalan dengan

lancar. Dalam bahandipan komunikasi kelompok terjadi saat saling berinteraksi antar peserta bahandipan,
interaksi yang sering terbangun akan memunculkan sifat kolektif antar sesama.

Nilai kolektif dalam tradisi bahandipan terwujud dalam bentuk kerja bersama yang tidak hanya efisien
dalam aspek teknis pertanian, tetapi juga berfungsi sebagai alat pemersatu masyarakat. Saling tolong-
menolong, saling menggantikan saat ada yang berhalangan, serta keterlibatan anggota keluarga dalam
pelaksanaan bahandipan menegaskan pentingnya relasi sosial dalam masyarakat petani. Dalam tradisi ini,
kerja kolektif dipandang sebagai kewajiban moral yang harus dijalankan demi kelangsungan sistem sosial
yang adil dan setara. Lebih jauh, semangat kebersamaan dalam bahandipan tidak pada pekerjaan fisik saja,
melainkan merambah pada aspek emosional dan psikologis. Dalam praktiknya, para petani berinteraksi
dengan penuh keakraban dan kehangatan, yang pada akhirnya mempererat ikatan sosial, meningkatkan
solidaritas, serta membentuk kohesi sosial yang tinggi dalam komunitas mereka.

Hasil penelitian Suneeporn Suwanmaneepong et al. (2024), mengungkapkan pada petani padi
beririgasi di Thailand menemukan bahwa modal sosial (social capital) mendorong niat/partisipasi petani dalam
aktivitas kolektif, dan penulis secara eksplisit menekankan penguatan group cohesion serta kapasitas jejaring
sebagai bagian dari rekomendasi kebijakan

Dalam konteks komunikasi, bahandipan berfungsi sebagai media komunikasi kelompok kecil yang
mengandalkan interaksi langsung, spontan, dan penuh pertimbangan sosial. Pelaksanaan bahandipan
berlangsung secara informal tanpa struktur organisasi resmi. Komunikasi antarpetani dilakukan dari mulut ke
mulut tanpa pertemuan formal. “Karna sifatnya sudah tradisi, kada melalui rapat... saling menyampaikan dari
mulut ke mulut aja,” jelas Saipullah. Komunikasi ini tidak hanya verbal, tetapi juga nonverbal melalui gestur,
ekspresi, dan tindakan simbolik seperti membawa makanan, berbagi alat, dan saling menggantikan tenaga

kerja.

Copyright © 2025 Dipublikasikan Pusat Penelitian dan Pengabdian Masyarakat (P3M) Politeknik Negeri Media Kreatif. 75
oY

This is an open access article under the CC BY license (https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/)



MEDIASI Jurnal Kajian dan Terapan Media, Bahasa, Komunikasi
Vol. 7 (1), 2026, 68-80

Tujuan utama komunikasi dalam bahandipan adalah menjaga harmoni sosial. Jika ada peserta yang
tertinggal dalam pekerjaan, anggota lain akan membantu tanpa diminta. Suasana kerja di sawah biasanya
hangat, penuh canda, dan mempererat hubungan antarpetani. Bentuk komunikasi yang terjadi meliputi
komunikasi verbal dan nonverbal. Komunikasi verbal berlangsung melalui ajakan lisan, percakapan spontan,
serta penggunaan bahasa Banjar yang tidak hanya berfungsi sebagai media penyampaian pesan, tetapi juga
menjadi simbol identitas budaya masyarakat. Sedangkan komunikasi nonverbal tampak dalam tindakan
kolektif seperti bekerja bersama tanpa instruksi langsung, penggunaan alat yang seragam, hingga ritual
tampung tawar minyak baburih yang sarat simbolisme spiritual. Nilai solidaritas pun terwujud melalui sikap
saling pengertian, menjaga etika kerja di sawah, serta kebersamaan dalam menyelesaikan pekerjaan.

Pada akhirnya, kesantunan dalam bahandipan dibentuk oleh norma sosial yang disepakati dan
diwariskan secara turun-temurun. Norma tak tertulis seperti kewajiban untuk membantu, menjaga ucapan agar
tidak menyinggung, tidak menyombongkan diri, serta menghormati giliran menjadi bagian penting dari etika
komunikasi yang terus dijaga. Semua ini menjadikan bahandipan bukan hanya sekadar aktivitas pertanian,
melainkan juga praktik komunikasi budaya kolektif yang memperkuat solidaritas, kebersamaan, dan identitas
masyarakat Banijar.

Pola komunikasi ini mencerminkan kedekatan emosional dan bentuk komunikasi khas masyarakat
kolektif. Bahandipan juga memperkuat relasi sosial karena dijalankan dengan kepentingan bersama.

tambahnya. Berikut alur komunikasi tradisi bahandipan.

INISIASI BAHANDIPAN

(Komunikasi Interpersonal Secara
Verbal)

'

PELAKSANAAN BAHANDIPAN DAN
INTERAKSI SOSIAL TERJADI

(Komunikasi Interpersonal dan
Kelompok Secara Verbal dan Nonverbal)

I

PENURUNAN NILAI-NILAI
BUDAYA

(Komunikasi Simbolik)

Gambar 2. Alur Komunikasi Bahandipan

Bentuk Pergeseran Tradisi Bahandipan dalam Komunikasi Budaya Kolektif

Tradisi bahandipan masih dijalankan oleh sebagian masyarakat Desa Gudang Hirang, namun temuan
penelitian menunjukkan adanya pergeseran yang signifikan. Faktor penyebab utama adalah perubahan gaya
hidup, meningkatnya kebutuhan ekonomi praktis, masuknya teknologi modern, serta menurunnya minat
generasi muda terhadap sektor pertanian. Akibatnya, pelaksanaan bahandipan yang dulunya berlangsung
rutin dan menyeluruh dari membuka lahan sampai dengan musim panen kini hanya dilakukan pada momen-
momen tertentu seperti saat menanam padi atau musim panen.

Namun, keterlibatan generasi muda mulai menurun, banyak yang memilih bekerja di sektor non-
pertanian karena hasil pertanian dinilai tidak menguntungkan. “Generasi muda tidak mau lagi mengolah
sawah karena hasilnya lebih sedikit dibanding bekerja kantoran,” kata Mansyur (02 Juni 2025). Meski begitu,

@ @ Copyright © 2025 Dipublikasikan Pusat Penelitian dan Pengabdian Masyarakat (P3M) Politeknik Negeri Media Kreatif. 76
BY This is an open access article under the CC BY license (https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/)



MEDIASI Jurnal Kajian dan Terapan Media, Bahasa, Komunikasi
Vol. 7 (1), 2026, 68-80

ada anak muda yang tetap terlibat saat panen jika diajak langsung. “Biasanya yang tuhanya membawai yang
anum-anum dengan cara menyampaikan tujuannya... supaya cepat memanen,” ujar Fauzi Rahman. Kendati
demikian, di wilayah seperti RT 10 Desa Gudang Hirang, bahandipan masih dijalankan. Keberlanjutan ini
ditopang oleh semangat kekeluargaan dan komitmen sosial yang kuat.

Bahandipan adalah representasi dari nilai gotong royong dan kebersamaan. Namun, nilai-nilai kolektif
tersebut mulai tergerus oleh individualitas masyarakat. Tradisi yang dulu dijalankan sebagai bentuk solidaritas
sosial kini dipandang sebagai beban atau digantikan oleh sistem upah. Bapak Hasbullah menyebutkan bahwa
masyarakat lebih memilih sistem upahan atau menggunakan jasa mesin pertanian karena lebih
efisien.“Bahandipan nih jarang bisa tegawi karna alat-alat sudah mulai canggih dan masyarakat ingin hasil
yang cepat.” (Wawancara pada 13 Mei 2025).

Pergeseran ini berdampak pada melemahnya hubungan sosial antarpetani karena intensitas interaksi
menurun. Dalam bahandipan, makan bersama, berbagi makanan, dan saling membantu menjadi bagian dari
praktik sosial yang mempererat ikatan komunitas. Ketika sistem tersebut digantikan dengan sistem upah atau
teknologi, maka interaksi sosial yang kaya makna budaya menjadi hilang. Pada awalnya, komunikasi dalam
bahandipan berlangsung secara lisan, spontan, dan tanpa struktur formal. Warga akan saling menyampaikan
informasi secara langsung dari mulut ke mulut. Namun, dengan berkurangnya partisipasi dan meningkatnya
individualisme, pola komunikasi ini menjadi lebih terbatas. Informasi tentang bahandipan kini lebih sering
disampaikan kepada orang-orang terdekat saja atau bahkan tidak terlaksana karena tidak ada yang memulai.

Pergeseran dalam praktik bahandipan tidak harus dimaknai sebagai kemunduran, melainkan sebagai
bentuk adaptasi terhadap dinamika zaman. Esensinya tetap harus dijaga yakni gotong royong, kebersamaan,
dan komunikasi budaya yang mengikat masyarakat Banjar. Pelestarian dapat dilakukan melalui peran
keluarga, lembaga adat, pendidikan informal, dan kebijakan pemerintah desa yang pro-kearifan lokal.
Dengan begitu, bahandipan tidak sekadar menjadi kenangan masa lalu, tetapi terus hidup sebagai ekspresi
jati diri budaya Banjar yang dinamis.

Interaksi Simbolik dalam Tradisi Bahandipan di Desa Gudang Hirang

Interaksi simbolik merupakan hubungan yang saling bergantung antara simbol dan interaksi yang
dilakukan oleh manusia. Simbol yang digunakan merupakan bagian dari proses interaksi yang bertujuan
untuk menyampaikan pesan tertentu. Dengan demikian, simbol dapat dipahami sebagai representasi dari
fenomena yang terjadi (Yuvita & Alif, 2025). Aspek simbolik juga hadir dalam bentuk mitos dan ritual pada
masyrakat desa Gudang Hirang.

Dengan menggunakan teori interaksi simbolik dari Mead dan Blumer, bahandipan dipahami sebagai
interaksi yang penuh makna. Blumer menyatakan bahwa manusia tidak merespons dunia secara langsung,
tetapi terhadap makna dari dunia itu (Carter & Fuller, 2023). Dalam konteks bahandipan, tindakan seperti
menggantikan tenaga orang tua, berbagi makanan di sawah, hingga cara memperlakukan benih padi
mencerminkan makna sosial dan spiritual. Ibu Budiyah menuturkan, “Benih padi itu seperti anak... jadi jangan
diperlakukan kasar,” (Wawancara, 28 April 2025). Lalu Masyarakat percaya bahwa perempuan yang sedang
haid tidak boleh turun ke sawah karena bisa menyebabkan padi merah.

Selain itu, ada tradisi tampung tawar minyak baburih menjelang panen yang berfungsi sebagai penolak
bala dan doa keselamatan. “Ambil 5 atau 7 batang banih... dibawa bulik, di andak di dalam kindai... di nyalai

dupa,” jelas Hasbullah (Wawancara, 13 Mei 2025). Tindakan-tindakan ini memperlihatkan bahwa proses

Copyright © 2025 Dipublikasikan Pusat Penelitian dan Pengabdian Masyarakat (P3M) Politeknik Negeri Media Kreatif. 77
[T

This is an open access article under the CC BY license (https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/)



MEDIASI Jurnal Kajian dan Terapan Media, Bahasa, Komunikasi
Vol. 7 (1), 2026, 68-80

bertani dipahami secara spiritual, bukan hanya teknis. Ini menegaskan bahwa aktivitas bertani merupakan
bagian dari proses identitas sosial dan budaya masyarakat Banjar.

Identitas budaya kolektif menjadi pedoman bagi anggota masyarakat dalam merespons berbagai
situasi serta bertindak sesuai dengan nilai dan norma yang berlaku dalam kelompoknya (Nasrullah, 2018).
Begitu pula yang terjadi pada tradisi bahandipan ada nilai-nilai dan norma yang dipegang oleh masyarakat
desa Gudang Hirang. Setiap peserta yang menerima bantuan memiliki kewajiban moral untuk membalasnya.
“Bahandipan ini sifatnya bahutang jadi setiap orang harus membayar handipan itu,” tegas Saipullah. Selain
itu, penggunaan alat tradisional seperti gumbaan, tajak, ranggaman, dan pelestarian istilah lokal seperti
lampak, lacak, dan asak memperkuat identitas budaya. “Nilai yang penting dilestarikan itu alat-alat pertanian
tradisional... dan istilah pertanian Banjar,” ungkap Mansyur.

Konsep pikiran atau mind dalam teori Mead merujuk pada kemampuan manusia untuk menggunakan
simbol dalam proses berpikir dan berinteraksi secara sadar (Diez-Palomar et.,al 2020). Dalam konteks
bahandipan, masyarakat menggunakan berbagai simbol sosial dan kepercayaan lokal untuk memberikan
makna terhadap aktivitas bertani. Berdasarkan hasil wawancara, ditemukan sejumlah mitos dan pantangan
yang dipatuhi oleh masyarakat sebagai bentuk interpretasi simbolik terhadap realitas. Misalnya, larangan bagi
perempuan yang sedang menstruasi untuk turun ke sawah karena diyakini akan menyebabkan benih menjadi
merah, menunjukkan bahwa masyarakat memaknai kesucian dan keseimbangan alam secara simbolik.

Konsep diri atau self menurut Mead terbentuk melalui interaksi sosial, di mana individu belajar melihat
dirinya dari sudut pandang orang lain. Dalam tradisi bahandipan, identitas dan perilaku petani tidak terlepas
dari nilai-nilai sosial yang berlaku. Individu diharapkan untuk menjaga ucapan dan sikap selama berada di
sawah, seperti tidak menyombongkan hasil panen atau meremehkan proses penanaman.

Hal ini menunjukkan bahwa perilaku individu dipengaruhi oleh ekspektasi sosial dan norma kolektif.
Ritual seperti pembacaan doa, tampung tawar minyak baburih, mencerminkan bagaimana individu
membentuk dirinya sebagai bagian dari sistem kepercayaan dan budaya masyarakat. Keseluruhan proses ini
menunjukkan bahwa konsep diri petani terbentuk melalui internalisasi nilai dan simbol yang berlaku dalam
masyarakat mereka.

Masyarakat atau Society dalam pandangan Mead adalah struktur interaksi simbolik yang membentuk
tindakan dan pemaknaan individu (Athens. 2005). Tradisi bahandipan memperlihatkan bahwa masyarakat
Desa Gudang Hirang memiliki sistem nilai yang kuat dan diwariskan melalui bahasa, praktik, dan simbol-
simbol budaya. Bahasa Banjar digunakan sebagai medium komunikasi utama dalam setiap proses pertanian,
termasuk dalam penyampaian larangan, nasihat, dan ritual.

Selain itu, penggunaan alat-alat tradisional seperti tajak (alat membersihkan rumput), ranggaman atau
ani-ani (alat untuk memanen padi), asak atau tatujah (alat menanam padi) serta gumbaan (alat untuk
memisahkan padi kosong dengan yang berisi) memperkuat nilai-nilai kebersamaan dan kesinambungan
budaya. Tradisi bahandipan sendiri merupakan kerja kolektif yang sarat akan simbol kebersamaan,
kekeluargaan, dan spiritualitas.

Penerapan teori ini juga menggarisbawahi pentingnya mind, self, dan society dalam tradisi bahandipan.
Petani yang terlibat di dalamnya tidak hanya bekerja untuk dirinya sendiri, tetapi membangun persepsi kolektif
tentang siapa dirinya dalam konteks komunitas. Maka, tradisi ini memperkuat kesadaran kolektif sekaligus

menjadi cerminan dari hubungan antara individu dan masyarakat, antara makna pribadi dan simbol sosial.

Copyright © 2025 Dipublikasikan Pusat Penelitian dan Pengabdian Masyarakat (P3M) Politeknik Negeri Media Kreatif. 78
[T

This is an open access article under the CC BY license (https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/)



MEDIASI Jurnal Kajian dan Terapan Media, Bahasa, Komunikasi
Vol. 7 (1), 2026, 68-80

SIMPULAN

Tradisi bahandipan di Desa Gudang Hirang adalah bentuk komunikasi budaya kolektif masyarakat
Banjar yang merekatkan solidaritas sosial, membangun jaringan kerja berbasis kepercayaan, dan mewariskan
nilai-nilai lokal. Praktik ini berlangsung secara informal melalui komunikasi lisan dan prinsip utang sosial, bukan
transaksi ekonomi. Bahandipan mencerminkan interaksi kelompok yang spontan dan partisipatif dengan nilai
kebersamaan, keadilan, dan tanggung jawab sosial. Meski menghadapi tantangan modernisasi dan
perubahan pola pikir generasi muda, tradisi ini tetap menjadi warisan budaya strategis yang memperkuat

identitas masyarakat Banjar.

DAFTAR RUJUKAN

Athens, L. (2005). Mead’'s lost conception of society. Symbolic Interaction, 28(3), 305-325.
https://doi.org/10.1525/si.2005.28.3.305

Carter, M. J., & Fuller, C. (2023). Symbolic interactionism. Encyclopedia of Health Research in the Social
Sciences, 1(1), 1-17. https://doi.org/10.5840/soctheorpract1973232

Diez-Palomar, J., Garcia-Carrion, R., Hargreaves, L., & Vieites, M. (2020). Transforming students’ attitudes
towards learning through the use of successful educational actions. PLOS ONE, 15(10), e0240292.
doi:10.1371/journal.pone.0240292.

Harahap, N. (2020). Penelitian Kualitatif. Wal Ashri Publishing.

Haris, A., & Amalia, A. (2018). Makna Dan Simbol Dalam Proses Interaksi Sosial (Sebuah Tinjauan
Komunikasi). Jurnal Dakwah Risalah, 29(1), 16—19. https://doi.org/10.24014/idr.v29i1.5777

Hastuti, K. P., Sumarmi, S., Budijanto, B., & Utomo, D. H. (2019). Etno-Agrikultur Suku Banjar di Lahan Rawa
Pasang Surut (p. 53). Media Nusa Creative.

Ideham, M. S., Sjarifuddin, S., Anis, Z. A., & Wajidi, W. (2005). Urang Banjar dan Kebudayaannya. Badan
Penelitian dan Pengembangan Daerah Kalimantan Selatan.

Jatmika, D. (2018). Hubungan Budaya Individualis-Kolektif Dan Motivasi Berbelanja Hedonik Pada
Masyarakat Kota Jakarta. Jurnal Psikologi Psibernetika, 10(1), 9-19.
https://doi.org/10.30813/psibernetika.v10i1.1037

Lisnawati, & Ahmad, S. (2023). Kada Balampu, Menyisir Sisi Tapih: Eksplorasi Nilai Islami Dalam Kearifan
Lokal Urang Banjar. Jurnal EI-Qanuniy: Jurnal llmu-limu Kesyariahan Dan Pranata Sosial, 9(2), 312—
328. https://doi.org/10.24952/el-ganuniy.v9i2.8578

Mead, G. H. (1962). Mind, Self, and Society: From the Standpoint of a Social Behaviorist (C. W. Morris, Ed.).
Chicago: The University of Chicago Press

Mutiah, M. (2017). Membangun Sistem Komunikasi Indonesia Yang Kolektif Lewat Media Tradisional. The
Journal of Society & Media, 1(2), 75. https://doi.org/10.26740/jsm.vin2.p75-85

Nasir, A, Nurjana, Shah, K., Sirodj, R. A., & Afgani, M. W. (2023). Pendekatan Fenomenologi Dalam Penelitian
Kualitatif. INNOVATIVE: Journal Of Social Science Research, 3(5), 4445-4451. https://j-
innovative.org/index.php/Innovative/article/view/5224

Nasrullah, R. (2018). Komunikasi Antar Budaya: Di Era Budaya Siber. Prenada Media.

Nengsih, S. W. (2016). Tatangar Banjar Sebagai Ekspresi Sistem Kognisi Masyarakat Banjar. UNDAS: Jurnal
Hasil Penelitian Bahasa Dan Sastra, 12(1), 97—-109. https://doi.org/10.26499/und.v12i1.552

Nurudin. (2016). Imu Komunikasi: llmiah Dan Populer. PT. Rajagrafindo Persada.

Prasetyono, D. W., Astuti, S. J. W., Supriyanto, & Syahrial, R. (2017). Pemberdayaan Petani Berbasis Modal
Sosial dan Kelembagaan. AJIE-Asian Journal of Innovation and Entrepreneurship, 02(03), 231-238.
https://journal.uii.ac.id/ajie/article/view/8387

Ragawa, E. R. (2023). Pembentukan budaya kolektif dalam komunitas penggemar pakaian vintage.
Universitas Atma Jaya Yogyakarta..

Rohim, S. (2016). Teori Komunikasi Perspektiif, Ragam dan Aplikasi. Rineka Cipta.

Roudhonah. (2019). llmu Komunikasi. Depok: Pt Rajagrafindo Persada

Ruliana, P., & Lestari, P. (2021). Teori Komunikasi. Depok: Pt Rajagrafindo Persada.

Rustandi, E., & Nuryanto, Y. (2024). Etika Komunikasi Budaya Kolektif Aparatur Pemerintahan Di Desa
Waluya Kabupaten Bandung Jawa Barat. Jurnal Review Pendidikan Dan Pengajaran, 7(3), 6272—
6278

Sugiyono. (2016). Metode Penelitian Kuantitatif, Kualitatif dan R&D. ALFABETA.

Sumarto, S. (2019). Budaya, Pemahaman dan Penerapannya. Jurnal Literasiologi, 1(2), 144-159.
https://doi.org/10.47783/literasiologi.v1i2.49

Copyright © 2025 Dipublikasikan Pusat Penelitian dan Pengabdian Masyarakat (P3M) Politeknik Negeri Media Kreatif. 79
[T

This is an open access article under the CC BY license (https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/)


https://doi.org/10.5840/soctheorpract1973232
https://doi.org/10.24014/jdr.v29i1.5777
https://doi.org/10.30813/psibernetika.v10i1.1037
https://doi.org/10.24952/el-qanuniy.v9i2.8578
https://doi.org/10.26740/jsm.v1n2.p75-85
https://j-innovative.org/index.php/Innovative/article/view/5224
https://j-innovative.org/index.php/Innovative/article/view/5224
https://doi.org/10.26499/und.v12i1.552
https://journal.uii.ac.id/ajie/article/view/8387
https://doi.org/10.47783/literasiologi.v1i2.49

MEDIASI Jurnal Kajian dan Terapan Media, Bahasa, Komunikasi
Vol. 7 (1), 2026, 68-80

Sumitro, S., Oruh, S., Kamaruddin, S. A., & Agustang, A. (2022). Solidaritas Sosial Komunitas Masyarakat
Nelayan Pulau Liukang Loe di Desa Bira. Jurnal llmu Sosial Dan Humaniora, 11(3), 490—499.
https://doi.org/10.23887/jish.v11i3.46128

Suwanmaneepong, S., Llones, C., Mankeb, P., & Wongtragoon, U. (2024). Participatory irrigation
management, social capital, and efficiency in rice production: Understanding the linkage in the case
of  irrigated  rice farms in Northern Thailand. Heliyon, 10(11), e€32301.
https://doi.org/10.1016/j.heliyon.2024.e32301

Wahyu. (2020). Kearifan Lokal dalam Perspektif Budaya Banjar. Cross-Border, 3(2), 226-240.
https://journal.iaisambas.ac.id/index.php/Cross-Border/article/view/740

Yuvita, R., & Alif, M. (2025). Communication acts in traditional rituals of the Banjar community
Batatamba. LITE: Jurnal Bahasa, Sastra, Dan Budaya, 21(1), 231-241.
https://doi.org/10.33633/lite.v21i1.12412

Copyright © 2025 Dipublikasikan Pusat Penelitian dan Pengabdian Masyarakat (P3M) Politeknik Negeri Media Kreatif. 80
[T

This is an open access article under the CC BY license (https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/)


https://doi.org/10.23887/jish.v11i3.46128
https://journal.iaisambas.ac.id/index.php/Cross-Border/article/view/740
https://doi.org/10.33633/lite.v21i1.12412

