
MEDIASI Jurnal Kajian dan Terapan Media, Bahasa, Komunikasi 
Vol. 7 (1), 2026, 68–80 

 

 

68 Copyright © 2025 Dipublikasikan Pusat Penelitian dan Pengabdian Masyarakat (P3M) Politeknik Negeri Media Kreatif. 

This is an open access article under the CC BY license (https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/)  

 

Tradisi Bahandipan sebagai Bentuk Komunikasi Budaya Kolektif Petani 
Sawah di Desa Gudang Hirang 
 

The Bahandipan Tradition As A Form Of Collective Cultural Communication Among Rice 
Farmers in Gudang Hirang Village 
 
Muhammad Yakub Amin, Muhammad Alif 
Fakultas Ilmu Sosial dan Ilmu Politik, Universitas Lambung Mangkurat, Kalimantan Selatan, Indonesia 
Korespondensi: Jl. Brigjend H. Hasan Basri, Pangeran, Kota Banjarmasin, Kalimantan Selatan, Indonesia 
Surel: muhammad_alif@ulm.ac.id  
DOI: https://doi.org/10.46961/mediasi.v7i1.1795 
 

 
INFO ARTIKEL 
  

ABSTRAK 
Tradisi bahandipan merupakan bentuk gotong royong khas 
masyarakat Banjar yang kini mulai tergerus oleh modernisasi. Lebih 
dari sekadar praktik bertani, tradisi ini menjadi wadah komunikasi 
budaya kolektif yang memperkuat solidaritas antarpetani di Desa 
Gudang Hirang. Penelitian ini bertujuan memahami peran tradisi 
bahandipan sebagai bentuk komunikasi budaya kolektif dengan 
pendekatan kualitatif dan metode fenomenologi, melalui wawancara, 
observasi, dan dokumentasi terhadap ketua kelompok tani, sejarawan 
lokal, serta petani setempat. Dengan menggunakan teori Interaksi 
Simbolik, penelitian ini menganalisis bagaimana makna sosial 
dibentuk melalui interaksi dalam tradisi tersebut. Hasilnya 
menunjukkan bahwa bahandipan berfungsi sebagai sarana 
komunikasi lisan dan simbolik yang mempererat jaringan sosial, nilai 
gotong royong, dan pengambilan keputusan secara musyawarah 
tanpa struktur formal. Walaupun terpengaruh oleh sistem kerja 
modern berbasis upah, bahandipan tetap dipandang sebagai warisan 
budaya bernilai yang penting untuk dilestarikan dalam konteks 
pembangunan berbasis kearifan lokal. 
  
ABSTRACT 
Bahandipan tradition is a form of mutual cooperation unique to the 
Banjar community, which is now gradually being eroded by 
modernization. More than just an agricultural practice, this tradition 
serves as a medium of collective cultural communication that 
strengthens solidarity among farmers in Gudang Hirang Village. This 
study aims to understand the role of the bahandipan tradition as a form 
of collective cultural communication, using a qualitative approach and 
phenomenological method through interviews, observation, and 
documentation involving farmer group leaders, local historians, and 
village farmers. Utilizing Symbolic Interaction Theory, the study 
analyzes how social meaning is constructed through interactions 
within the tradition. The findings reveal that bahandipan functions as 
both verbal and symbolic communication, reinforcing social networks, 
the values of mutual cooperation, and consensus-based decision-
making without formal structure. Although it is increasingly affected by 
modern wage-based labor systems, bahandipan remains regarded as 
a meaningful cultural heritage worth preserving in the context of 
development rooted in local wisdom. 

 
Sejarah Artikel: 
Diterima: 18/09/2025 
Direvisi: 30/01/2026 
Publikasi: 31/01/2026 
  

 
e-ISSN: 2721-0995 
p-ISSN: 2721-9046 
  

 
Kata Kunci: 
Bahandipan; 
Interaksi Simbolik; 
Komunikasi Budaya Kolektif; 
Petani Sawah;  

 
Keywords: 
Bahandipan; 
Collective Cultural 
Communication; 
Rice Farmers;  
Symbolic interaction; 

 
  

mailto:muhammad_alif@ulm.ac.id
https://doi.org/10.46961/mediasi.v7i1.1795


MEDIASI Jurnal Kajian dan Terapan Media, Bahasa, Komunikasi 
Vol. 7 (1), 2026, 68–80 

 

 

69 Copyright © 2025 Dipublikasikan Pusat Penelitian dan Pengabdian Masyarakat (P3M) Politeknik Negeri Media Kreatif. 

This is an open access article under the CC BY license (https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/)  

 

PENDAHULUAN 

Tradisi gotong royong dalam dunia pertanian tidak hanya menjadi bagian dari praktik kerja sama, tetapi 

juga mencerminkan nilai-nilai budaya dan sistem sosial yang telah mengakar kuat dalam kehidupan 

masyarakat Indonesia (Sumitro et al., 2022). Salah satu bentuk tradisi tersebut adalah bahandipan atau 

baarian yang hidup di tengah masyarakat Banjar di Kalimantan Selatan. Tradisi ini merupakan bentuk kerja 

sama antarpetani dalam menanam dan memanen padi secara bergiliran di lahan masing-masing, dengan 

prinsip saling membantu tanpa imbalan materi. Menurut (Ideham et al., 2005), istilah bahandipan umumnya 

digunakan di wilayah batang banyu, yaitu daerah di sepanjang aliran sungai besar, sementara istilah baarian 

lebih dikenal di lahan persawahan yang berada pada kawasan pasang surut serta wilayah dataran tinggi. 

Perbedaan ini menunjukkan adanya kekayaan terminologi lokal yang mencerminkan kedekatan masyarakat 

dengan kondisi geografisnya. 

Bahandipan bukan sekadar bentuk gotong royong biasa, tetapi juga merupakan warisan budaya dari 

sistem pertanian tradisional masyarakat Banjar. Sistem ini lahir dari akumulasi pengetahuan lokal yang 

terbentuk melalui proses belajar, adaptasi terhadap lingkungan, serta praktik yang diteruskan dari generasi 

ke generasi dan tetap dijaga keberlangsungannya hingga sekarang (Hastuti et al., 2019). Dalam 

pelaksanaannya, kegiatan bahuma dilakukan di lahan rawa gambut pasang surut dan lebak, dengan teknik 

yang masih tradisional mulai dari pembibitan, penanaman, hingga panen. Tradisi bahandipan ini 

memperlihatkan bahwa masyarakat Banjar memiliki mekanisme tersendiri untuk menjaga keberlangsungan 

pertanian sekaligus menjalin hubungan sosial yang erat antaranggota komunitasnya. 

Hasil wawancara pendahuluan yang dilakukan oleh peneliti kepada Ibu Budiyah, salah satu warga 

Desa Gudang Hirang, memperkuat pemahaman tentang makna dan praktik bahandipan di masyarakat. Ia 

menyatakan bahwa, “Bahandipan tu artinya bagagantian… bahandipan kada pakai duit tapi pakai tenaga 

membalasnya” (Wawancara, 22 Desember 2024). Hal ini menegaskan bahwa praktik ini tidak bersifat 

transaksional, melainkan didasari oleh prinsip timbal balik dan solidaritas sosial. Bapak Hasbullah, ketua 

kelompok tani RT 04 Desa Gudang Hirang, juga menambahkan bahwa jadwal kerja dalam bahandipan 

biasanya telah disepakati bersama, baik berdasarkan waktu maupun ukuran lahan, “Jamnya sudah diatur 

misalnya sampai jam 12, kena isuk hari siapa pulang… kada hanya per burongan bisa jua per jam…” 

(Wawancara, 22 Desember 2024). 

Tradisi ini merefleksikan nilai kebersamaan dan solidaritas yang tetap dijunjung tinggi oleh masyarakat 

Banjar. Sebagaimana dijelaskan oleh Lisnawati & Ahmad (2023), praktik bahandipan tidak semata-mata 

merupakan kerja sama dalam kegiatan pertanian, melainkan juga bagian dari sistem sosial yang mempererat 

hubungan antarindividu dalam komunitas. Hal ini sejalan dengan pandangan Koentjaraningrat yang 

mendefinisikan kebudayaan sebagai keseluruhan kemampuan manusia yang berlandaskan pada pemikiran, 

tercermin dalam perilaku serta karya yang dihasilkan, dan diperoleh melalui proses belajar. Dalam praktik 

bahandipan, unsur-unsur kebudayaan seperti sistem mata pencaharian, organisasi kemasyarakatan, hingga 

bahasa terlihat jelas dan menjadi bagian integral dari pelaksanaannya.(Sumarto, 2019). Unsur-unsur budaya 

seperti sistem mata pencaharian hidup, organisasi kemasyarakatan, dan bahasa sangat tampak dalam 

pelaksanaan bahandipan. 

Nilai-nilai gotong royong tersebut tercermin pula dalam semboyan lokal masyarakat Banjar seperti 

Gawi Sabumi Sampai Manuntung, Waja Sampai Kaputing, dan Kayuh Baimbai yang semuanya menekankan 

pentingnya kerja kolektif sampai tuntas. (Wahyu, 2020) menjelaskan bahwa prinsip-prinsip ini bermakna kerja 



MEDIASI Jurnal Kajian dan Terapan Media, Bahasa, Komunikasi 
Vol. 7 (1), 2026, 68–80 

 

 

70 Copyright © 2025 Dipublikasikan Pusat Penelitian dan Pengabdian Masyarakat (P3M) Politeknik Negeri Media Kreatif. 

This is an open access article under the CC BY license (https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/)  

 

bersama dari awal hingga selesai dengan semangat saling membantu. Dalam konteks ini, bahandipan 

berfungsi tidak hanya sebagai sistem kerja pertanian, tetapi juga sebagai bentuk komunikasi budaya kolektif 

yang memperkuat interaksi sosial antarpetani (Mutiah, 2017). 

Komunikasi menjadi aspek penting dalam pelaksanaan bahandipan. Setiap aktivitas diawali dengan 

kesepakatan bersama dan koordinasi yang biasanya disampaikan melalui komunikasi langsung yang 

informal, seperti obrolan santai, kunjungan ke rumah, atau pengumuman lisan. Dalam bahandipan, 

komunikasi dilakukan secara verbal dengan menggunakan bahasa daerah, dan juga nonverbal melalui 

isyarat tubuh dan ekspresi wajah. Menurut (Nurudin, 2016), komunikasi merupakan bentuk interaksi manusia 

yang paling mendasar, baik secara verbal, nonverbal, maupun simbolik. Dalam masyarakat kolektif seperti 

masyarakat Banjar, komunikasi ini menjadi sarana pewarisan nilai dan memperkuat kohesi sosial. 

Komunikasi kelompok yang melibatkan tiga orang atau lebih menjadi landasan terbentuknya kesadaran 

kolektif dan identitas kelompok (Rohim, 2016). Nilai-nilai, norma, dan simbol budaya yang diturunkan dari 

generasi ke generasi menjadikan komunikasi sebagai sarana vital dalam mempertahankan budaya lokal. 

Budaya kolektif memainkan peran penting dalam membentuk relasi sosial masyarakat agraris. Dalam 

budaya ini, kepentingan kelompok sering kali ditempatkan di atas kepentingan individu. Gotong royong, 

musyawarah, dan kebersamaan menjadi karakter utama masyarakat. Ragawa (2023) menunjukkan bahwa 

bahkan dalam komunitas modern seperti penggemar pakaian vintage, budaya kolektif tetap membentuk 

identitas bersama yang menekankan keberlanjutan dan solidaritas. Penelitian (Jatmika, 2018) juga 

menunjukkan bahwa budaya kolektif berkorelasi positif dengan motivasi berbelanja sosial di masyarakat 

urban. 

Dalam konteks pertanian, bahandipan menjadi media komunikasi budaya kolektif yang 

merepresentasikan nilai kekeluargaan, tanggung jawab bersama, dan kepedulian sosial. Seperti dijelaskan 

oleh (Prasetyono et al., 2017), kehidupan kolektif memerlukan kepercayaan, kejujuran, dan kesetiaan pada 

nilai-nilai bersama. Namun, modernisasi dan perubahan zaman kini mengancam eksistensi tradisi ini. Banyak 

generasi muda lebih memilih bekerja sebagai buruh atau pekerjaan lain yang dianggap lebih menguntungkan 

secara ekonomi. Bapak Hasbullah menyampaikan bahwa “wahini banyak yang bagawi tadih memilih bacari 

duit... bahandipan ni rami sambil begagayaan lawan yang lain kada karasaan tuntung” (Wawancara, 22 

Desember 2024). 

Pergeseran ini menunjukkan adanya kemunduran partisipasi dalam praktik bahandipan yang 

sebelumnya menjadi perekat sosial masyarakat. (Nengsih, 2016) menilai bahwa meningkatnya sikap 

individualistik akibat modernisasi dapat terjadi pergeseran yang berpotensi mengurangi nilai-nilai luhur 

seperti gotong royong dan solidaritas sosial. Oleh sebab itu, penting untuk menelaah lebih mendalam 

bagaimana praktik bahandipan sebagai wujud komunikasi budaya kolektif masih dipraktikkan, bagaimana 

proses perubahan berlangsung, serta upaya yang dapat dilakukan untuk menjaga agar nilai-nilai lokal tetap 

terpelihara. 

Dalam kajian ini, teori interaksi simbolik digunakan sebagai landasan untuk memahami makna dan 

praktik komunikasi dalam bahandipan. George Herbert Mead menjelaskan bahwa manusia bertindak 

berdasarkan makna yang mereka ciptakan melalui interaksi simbolik. Herbert Blumer kemudian menyusun 

gagasan ini ke dalam teori interaksi simbolik yang menekankan bahwa tindakan manusia adalah hasil dari 

interpretasi simbol-simbol sosial yang dimediasi oleh bahasa dan komunikasi (Haris & Amalia, 2018). 



MEDIASI Jurnal Kajian dan Terapan Media, Bahasa, Komunikasi 
Vol. 7 (1), 2026, 68–80 

 

 

71 Copyright © 2025 Dipublikasikan Pusat Penelitian dan Pengabdian Masyarakat (P3M) Politeknik Negeri Media Kreatif. 

This is an open access article under the CC BY license (https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/)  

 

Meskipun beberapa penelitian sebelumnya telah mendokumentasikan tradisi Bahandipan sebagai 

sistem kerja sama pertanian dan warisan budaya (Ideham dkk., 2005; Hastuti dkk., 2019; Lisnawati & Ahmad, 

2023), penelitian yang secara khusus mengeksplorasi dimensi komunikatifnya sebagai praktik budaya kolektif 

masih terbatas. Lebih spesifik lagi, belum ada penelitian yang menggunakan lensa Teori Interaksi Simbolik 

untuk menganalisis secara mendalam bagaimana makna, simbol, dan proses negosiasi dalam interaksi 

verbal dan nonverbal dalam tradisi ini menghasilkan dan mereproduksi nilai-nilai kolektivis di tengah ancaman 

modernisasi dan pergeseran partisipasi generasi muda, seperti yang ditunjukkan dalam konteks Desa 

Gudang Hirang. Kesenjangan ini akan diisi oleh penelitian ini. 

Dengan demikian, dibutuhkan penelitian yang lebih mendalam terhadap praktik bahandipan sebagai 

bentuk komunikasi budaya kolektif masyarakat Banjar. Penelitian ini tidak hanya bertujuan untuk 

mendokumentasikan tradisi, tetapi juga melihat dinamika perubahan yang terjadi, serta memberikan 

kontribusi dalam upaya pelestarian kearifan lokal yang berharga ini di tengah tantangan modernisasi. Judul 

yang penulis angkat yakni "Tradisi Bahandipan Sebagai Bentuk Komunikasi Budaya Kolektif Petani Sawah 

di Desa Gudang Hirang", diharapkan dapat menjadi salah satu sarana untuk memahami dan mengangkat 

kembali nilai-nilai sosial budaya masyarakat agraris Banjar yang mulai tergerus oleh perubahan zaman. 

 

TINJAUAN PUSTAKA  

Komunikasi Kelompok 

Menurut McLean, komunikasi kelompok merupakan suatu proses yang bersifat dinamis, di mana 

sekelompok kecil individu terlibat dalam percakapan. Secara umum, komunikasi kelompok diartikan sebagai 

interaksi yang melibatkan sekitar tiga hingga delapan orang. Semakin besar jumlah anggota dalam suatu 

kelompok, maka semakin besar pula kemungkinan kelompok tersebut terbagi menjadi kelompok-kelompok 

kecil. Sementara itu, Phil Venditti menjelaskan bahwa komunikasi kelompok adalah proses pertukaran 

informasi di antara individu-individu yang memiliki kesamaan dari segi budaya, bahasa, dan wilayah geografis 

(Ruliana & Lestari, 2021) 

Komunikasi kelompok merupakan proses komunikasi yang terjadi antara tiga orang atau lebih secara 

langsung, di mana setiap anggota saling berinteraksi. Jumlah anggota dalam komunikasi kelompok tidak 

memiliki batasan yang kaku, bisa terdiri dari 2–3 orang hingga 20–30 orang, namun umumnya tidak melebihi 

50 orang. Dalam praktiknya, komunikasi kelompok juga mencakup komunikasi antarpribadi. Sifatnya 

cenderung spontan serta belum memiliki pembagian peran atau tugas yang jelas bagi masing-masing 

anggota, sehingga setiap individu berpotensi mengambil peran apa pun dalam proses komunikasi tersebut. 

(Rohim, 2016). 

Fungsi Komunikasi kelompok yang akan dimanfaatkan untuk kepentingan masyarakat, kelompok dan 

para anggota kelompok itu sendiri yaitu: (Roudhonah, 2019). 

1. Fungsi hubungan sosial, yaitu kelompok berperan dalam menjaga serta memperkuat relasi antaranggota, 

misalnya dengan memberikan kesempatan bagi anggota untuk terlibat dalam kegiatan yang bersifat 

informal, santai, maupun menghibur. 

2. Fungsi pendidikan, yaitu kelompok berfungsi sebagai wadah pertukaran pengetahuan, baik secara formal 

maupun informal, guna mencapai tujuan bersama. 

3. Fungsi persuasi,yaitu berfungsi untuk seorang anggota kelompok dapat berusaha memengaruhi anggota 

lain untuk melakukan atau menghindari suatu tindakan tertentu. 



MEDIASI Jurnal Kajian dan Terapan Media, Bahasa, Komunikasi 
Vol. 7 (1), 2026, 68–80 

 

 

72 Copyright © 2025 Dipublikasikan Pusat Penelitian dan Pengabdian Masyarakat (P3M) Politeknik Negeri Media Kreatif. 

This is an open access article under the CC BY license (https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/)  

 

4. Fungsi pemecahan masalah dan pembuatan keputusan, yaitu kelompok menjadi sarana untuk menemukan 

berbagai alternatif solusi yang sebelumnya belum terpikirkan. Pemecahan masalah menghasilkan opsi-

opsi yang kemudian dijadikan dasar dalam proses pengambilan keputusan, yakni memilih di antara dua 

atau lebih alternatif. 

5. Fungsi terapi, yaitu kelompok dapat membantu individu dalam melakukan perubahan diri secara personal. 

Proses ini terjadi melalui interaksi dengan anggota kelompok lain, meskipun fokus utamanya adalah 

membantu perkembangan diri individu tersebut, bukan semata mencari kesepakatan kelompok. 

 

Komunikasi Budaya Kolektif 

Komunikasi berperan penting dalam memperkuat budaya kolektif suatu masyarakat. Melalui 

komunikasi, nilai-nilai dan norma yang dianut kelompok dapat diperkenalkan sekaligus diwariskan kepada 

anggota masyarakat lainnya. Dengan demikian, komunikasi tidak hanya memperkuat identitas bersama dan 

meningkatkan kohesi sosial, tetapi juga membentuk cara pandang, pemahaman, serta interpretasi masyarakat 

terhadap lingkungan sekitarnya. Identitas budaya kolektif tersebut pada akhirnya menjadi pedoman bagi 

individu dalam merespons situasi dan berperilaku sesuai dengan nilai serta norma yang berlaku di dalam 

kelompoknya (Nasrullah, 2018). 

Praktik komunikasi dalam budaya kolektif menurut Rodríguez dalam (Rustandi & Nuryanto, 2024), 

praktik komunikasi dalam budaya kolektif cenderung bersifat tidak langsung atau implisit, dengan menekankan 

pentingnya sikap hormat dan kesantunan. Komunikasi yang terlalu langsung sering kali dianggap kasar atau 

tidak sopan dalam budaya ini. Perbedaan antara budaya kolektif dan individualis terbentuk oleh norma-norma 

sosial yang berlaku dalam masing-masing orientasi budaya. Salah satu contohnya adalah norma timbal balik, 

yakni kewajiban untuk membalas budi. Budaya kolektif juga ditandai oleh kepatuhan, pencarian harmoni, dan 

bentuk komunikasi yang lebih halus. Kesantunan dalam komunikasi masyarakat kolektif didasarkan pada 

norma sosial yang telah disepakati dalam kehidupan bermasyarakat. 

Berdasarkan definisi komunikasi dan budaya kolektif dapat disimpulkan bahwa keduanya saling terikat 

satu sama lain, sehingga pembahasan mengenai komunikasi budaya kolektif merupakan sebagai proses 

sosial di mana anggota suatu kelompok berbagi informasi, ide, dan nilai-nilai yang membentuk identitas kolektif 

mereka. Proses ini melibatkan interaksi verbal dan non-verbal yang mencerminkan norma dan tradisi budaya, 

serta berfungsi sebagai cara untuk memperkuat identitas kelompok. Dalam konteks ini, komunikasi dilakukan 

berdasarkan nilai-nilai dan kepercayaan bersama yang dipegang oleh anggota kelompok, menciptakan rasa 

saling pengertian dan keterhubungan di antara individu. Selain itu, komunikasi budaya kolektif juga berperan 

penting dalam menyampaikan tradisi, pengetahuan, dan pengalaman dari generasi ke generasi. 

Petani Sawah 

Petani sawah merupakan seorang yang mengelola lahan pertanian dengan pendekatan yang khas, 

berbeda dari sistem ekonomi kapitalis yang berusaha mendapatkan keuntungan. Sawah merupakan bentuk 

pertanian yang dilakukan pada lahan basah dan membutuhkan ketersediaan air yang cukup, baik pada sawah 

irigasi, sawah lebak, sawah tadah hujan, maupun sawah pasang surut. Pola pertanian ini berjalan seiring 

dengan siklus alam, sehingga cara kerja petani sawah berbeda dengan pekerja di sektor industri perkotaan. 

Bagi petani sawah, kerja keras biasanya dilakukan pada waktu-waktu tertentu, sementara di periode lain 

mereka memiliki jeda atau kelonggaran dalam aktivitas pertanian. Meski demikian, ada saat-saat tertentu 



MEDIASI Jurnal Kajian dan Terapan Media, Bahasa, Komunikasi 
Vol. 7 (1), 2026, 68–80 

 

 

73 Copyright © 2025 Dipublikasikan Pusat Penelitian dan Pengabdian Masyarakat (P3M) Politeknik Negeri Media Kreatif. 

This is an open access article under the CC BY license (https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/)  

 

ketika pekerjaan di sawah tidak dapat diselesaikan hanya dengan tenaga sendiri, sehingga memerlukan 

tambahan bantuan dari orang lain (Arifa, 2019). 

Bahandipan 

Gotong royong masyarakat Banjar dalam kegiatan menanam dan memanen padi dikenal dengan istilah 

bahandipan atau baarian. Kegiatan ini dilakukan secara bergiliran di lahan sawah para peserta gotong royong. 

Istilah baarian umumnya digunakan untuk menyebut praktik gotong royong di wilayah persawahan pasang 

surut maupun daerah dataran tinggi, sedangkan bahandipan lebih sering dipakai di daerah batang banyu atau 

wilayah tepi sungai besar (Ideham, et al., 2005). 

Tradisi bahandipan mencerminkan berbagai nilai kearifan lokal, khususnya dalam hal menjaga 

hubungan harmonis antar sesama. Nilai solidaritas dan semangat saling tolong menolong yang terkandung 

dalam tradisi ini sepatutnya tetap dilestarikan agar tidak tergerus oleh berkembangnya sikap individualis. Tidak 

dapat dibantah bahwa perkembangan zaman turut mendorong tumbuhnya kecenderungan individualistis 

dalam kehidupan masyarakat. Sikap tersebut secara perlahan dapat mengikis semangat gotong royong, 

termasuk melemahkan eksistensi tradisi-tradisi lokal seperti bahandipan. 

Tradisi bahandipan merupakan praktik kolektif yang diwariskan secara turun-temurun di kalangan 

petani, khususnya dalam masyarakat agraris di Indonesia. Tradisi ini tidak hanya berfungsi sebagai metode 

kerja sama dalam pertanian, tetapi juga sebagai sarana komunikasi budaya kolektif yang memperkuat 

hubungan sosial, solidaritas, dan kearifan lokal. 

Teori Interaksi Simbolik 

George Herbert Mead berpendapat bahwa tindakan manusia didorong oleh makna yang mereka 

berikan terhadap orang lain, objek, maupun peristiwa. Makna tersebut terbentuk melalui bahasa yang dipakai 

manusia saat berkomunikasi, baik dalam konteks komunikasi antarpribadi maupun komunikasi intrapersonal 

(self-talk) yang berlangsung dalam ranah pikiran individu. Bahasa berfungsi sebagai sarana utama untuk 

membentuk sense of self serta memungkinkan manusia menjalin interaksi dengan orang lain dalam 

masyarakat. Karena karya-karya Mead tidak pernah dipublikasikan secara langsung, Herbert Blumer 

kemudian menghimpun, menyunting, dan menerbitkan gagasan Mead dalam buku Mind, Self, and Society  

(mead, 1962). Blumer pula yang memperkenalkan sekaligus menamai gagasan tersebut dengan istilah teori 

interaksi simbolik (Haris & Amalia, 2018).  

Pemahaman bahwa tradisi bahandipan (atau baarian) bukan hanya mekanisme gotong royong dalam 

kerja pertanian, melainkan praktik komunikasi budaya kolektif yang hidup dalam struktur sosial masyarakat 

Banjar. Bahandipan diposisikan sebagai praktik sosial utama (fenomena inti) yang memuat nilai timbal balik, 

solidaritas, dan kebersamaan, sekaligus menjadi ruang terjadinya komunikasi kelompok (interaksi 3 orang 

atau lebih) melalui koordinasi kerja, pembagian waktu, dan kesepakatan bergiliran. Di dalam praktik tersebut, 

komunikasi berlangsung secara verbal (bahasa Banjar, ungkapan-ungkapan lokal, ajakan/penetapan jadwal) 

dan nonverbal (isyarat, ekspresi, kebiasaan kerja) yang merefleksikan norma kolektif seperti musyawarah, 

kepatuhan pada kesepakatan, dan harmoni sosial. Dengan demikian, bahandipan dipahami sebagai media 

pewarisan nilai dan identitas kolektif petani sawah, yang menegaskan keterikatan antara sistem mata 

pencaharian, organisasi kemasyarakatan, dan budaya lokal dalam satu rangkaian praktik. 

Selanjutnya, kerangka ini menempatkan teori interaksi simbolik sebagai lensa untuk membaca 

bagaimana makna bahandipan dibentuk, dipertahankan, dan dinegosiasikan melalui interaksi sehari-hari 

antarpetani. Individu bertindak berdasarkan makna yang mereka berikan pada bahandipan (misalnya 



MEDIASI Jurnal Kajian dan Terapan Media, Bahasa, Komunikasi 
Vol. 7 (1), 2026, 68–80 

 

 

74 Copyright © 2025 Dipublikasikan Pusat Penelitian dan Pengabdian Masyarakat (P3M) Politeknik Negeri Media Kreatif. 

This is an open access article under the CC BY license (https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/)  

 

“membalas tenaga tanpa duit”, “kewajiban moral”, atau “kebersamaan yang menyenangkan”), dan makna itu 

muncul dari proses interpretasi simbol dalam interaksi berulang. Pada saat yang sama, modernisasi dan 

perubahan orientasi kerja generasi muda dipahami sebagai faktor perubahan yang dapat menggeser 

partisipasi serta mengubah cara memaknai bahandipan dari praktik kolektif yang dianggap penting menjadi 

aktivitas yang dinilai kurang relevan secara ekonomi 

 

 

METODE  

Penelitian ini menggunakan metode kualitatif dengan pendekatan kualitatif untuk memahami secara 

mendalam makna tradisi bahandipan sebagai bentuk komunikasi budaya kolektif di Desa Gudang Hirang. 

Menurut Moleong dalam Harahap (2020), penelitian kualitatif bertujuan menggali fenomena sosial budaya 

secara mendalam dalam konteks kehidupan nyata, sementara pendekatan fenomenologi menekankan pada 

pengalaman subjektif individu terhadap suatu fenomena (Nasir et al., 2023), sehingga mampu menyingkap 

nilai solidaritas, keterikatan emosional, dan identitas budaya dalam tradisi tersebut.  

Penelitian ini juga menggunakan teori interaksi simbolik yang menekankan bahwa makna sosial 

dibentuk melalui proses interaksi antarindividu, di mana simbol, bahasa, dan tindakan menjadi dasar 

pembentukan realitas sosial bersama. Dalam konteks bahandipan, makna gotong royong dan musyawarah 

tidak hanya tampak dalam tindakan, tetapi juga melalui simbol-simbol dan komunikasi lisan yang dibangun 

antarpetani. Objek penelitian mencakup aspek tempat, pelaku, dan aktivitas sosial (Sugiyono, 2016), dengan 

informan yang ditentukan melalui teknik purposive sampling berdasarkan kriteria pengetahuan dan 

keterlibatan langsung dalam tradisi. 

Triangulasi yang dipakai adalah triangulasi informan, teknis analisa data dengan mempergunakan 

miles dan huberman dimana aktivitas dalam analisis data kualitatif dilakukan secara interaktif dan 

berlangsung secara terus menerus sampai tuntas, sehingga datanya sudah jenuh. 

 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

Tadisi Bahandipan Sebagai Bentuk Komunikasi Budaya Kolektif Para Petani Sawah 

Tradisi bahandipan sudah dikenal sejak masyarakat Banjar mulai mengenal pertanian, yang 

diperkirakan sudah ada sejak sebelum Masehi. Tradisi ini memang erat kaitannya dengan masyarakat petani 

atau masyarakat agraris. Bahandipan biasanya dilakukan dalam berbagai tahap kegiatan pertanian, mulai dari 

pengolahan atau pembukaan lahan, penanaman dan perawatan padi, hingga panen bahkan sampai pada 

pengolahan padi hasil panen. Kemungkinan besar tradisi bahandipan ini mulai ada sejak masyarakat Banjar 

sudah menetap dan tidak lagi hidup secara nomaden. 

Hasil penelitian menunjukkan bahwa tradisi bahandipan di Desa Gudang Hirang merupakan bentuk 

gotong royong dalam pertanian yang dilaksanakan secara bergiliran di sawah para peserta, baik saat 

menanam maupun panen. Praktik ini mencerminkan komunikasi budaya kolektif masyarakat Banjar yang 

berlandaskan nilai solidaritas, kepercayaan, dan kebersamaan. Sebagaimana disampaikan Saipullah 

(Wawancara, 04 Mei 2025), “Bahandipan itu bagagantian, musim tanam bisa, musim katam bisa...” yang 

menandakan fleksibilitas waktu dan kegiatan dalam pelaksanaannya. Bahandipan dibedakan dalam tiga 

kategori berdasarkan sistem waktu, hasil, dan hari. Bahandipan sifatnya adalah hutang, tidak bisa digantikan 

berupa uang atau pengalih material apapun. Apabila diganti dengan maka sistem bahandipan tersebut 



MEDIASI Jurnal Kajian dan Terapan Media, Bahasa, Komunikasi 
Vol. 7 (1), 2026, 68–80 

 

 

75 Copyright © 2025 Dipublikasikan Pusat Penelitian dan Pengabdian Masyarakat (P3M) Politeknik Negeri Media Kreatif. 

This is an open access article under the CC BY license (https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/)  

 

berubah menjadi sistem upah. Akan tetapi bisa digantikan oleh pihak keluarga atau orang yang disuruh 

peserta bahandipan tersebut untuk menggantikannya. Hal tersebut dinyatakan oleh Bapak Saipullah 

“Bahandipan itu sifatnya hutang. Pas aku kada kawa bisa mamanya menggantiakan. Bahandipan itu kada 

kawa diganti lawan duit atau berupa pengalih itu kada mau. Karna kalau kaya itu sistemnya jadi upah”. 

(Wawancara pada 04 Mei 2025). 

 Nilai ini menunjukkan bahwa tenaga dibalas dengan tenaga, bukan uang, yang menjadi dasar interaksi 

sosial dalam sistem pertanian tradisional Banjar. Berikut adalah Gambar 1. tradisi bahandipan di sawah. 

 

Gambar 1. Bahandipan Menanan Padi 
Sumber: Saipullah, 2024 

Tradisi bahandipan yang terjalin sangat mengutamakan kepentingan kelompok agar berjalan dengan 

lancar. Dalam bahandipan komunikasi kelompok terjadi saat saling berinteraksi antar peserta bahandipan, 

interaksi yang sering terbangun akan memunculkan sifat kolektif antar sesama. 

Nilai kolektif dalam tradisi bahandipan terwujud dalam bentuk kerja bersama yang tidak hanya efisien 

dalam aspek teknis pertanian, tetapi juga berfungsi sebagai alat pemersatu masyarakat. Saling tolong-

menolong, saling menggantikan saat ada yang berhalangan, serta keterlibatan anggota keluarga dalam 

pelaksanaan bahandipan menegaskan pentingnya relasi sosial dalam masyarakat petani. Dalam tradisi ini, 

kerja kolektif dipandang sebagai kewajiban moral yang harus dijalankan demi kelangsungan sistem sosial 

yang adil dan setara. Lebih jauh, semangat kebersamaan dalam bahandipan tidak pada pekerjaan fisik saja, 

melainkan merambah pada aspek emosional dan psikologis. Dalam praktiknya, para petani berinteraksi 

dengan penuh keakraban dan kehangatan, yang pada akhirnya mempererat ikatan sosial, meningkatkan 

solidaritas, serta membentuk kohesi sosial yang tinggi dalam komunitas mereka. 

Hasil penelitian Suneeporn Suwanmaneepong et al. (2024), mengungkapkan pada petani padi 

beririgasi di Thailand menemukan bahwa modal sosial (social capital) mendorong niat/partisipasi petani dalam 

aktivitas kolektif, dan penulis secara eksplisit menekankan penguatan group cohesion serta kapasitas jejaring 

sebagai bagian dari rekomendasi kebijakan  

Dalam konteks komunikasi, bahandipan berfungsi sebagai media komunikasi kelompok kecil yang 

mengandalkan interaksi langsung, spontan, dan penuh pertimbangan sosial. Pelaksanaan bahandipan 

berlangsung secara informal tanpa struktur organisasi resmi. Komunikasi antarpetani dilakukan dari mulut ke 

mulut tanpa pertemuan formal. “Karna sifatnya sudah tradisi, kada melalui rapat... saling menyampaikan dari 

mulut ke mulut aja,” jelas Saipullah. Komunikasi ini tidak hanya verbal, tetapi juga nonverbal melalui gestur, 

ekspresi, dan tindakan simbolik seperti membawa makanan, berbagi alat, dan saling menggantikan tenaga 

kerja.  



MEDIASI Jurnal Kajian dan Terapan Media, Bahasa, Komunikasi 
Vol. 7 (1), 2026, 68–80 

 

 

76 Copyright © 2025 Dipublikasikan Pusat Penelitian dan Pengabdian Masyarakat (P3M) Politeknik Negeri Media Kreatif. 

This is an open access article under the CC BY license (https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/)  

 

Tujuan utama komunikasi dalam bahandipan adalah menjaga harmoni sosial. Jika ada peserta yang 

tertinggal dalam pekerjaan, anggota lain akan membantu tanpa diminta. Suasana kerja di sawah biasanya 

hangat, penuh canda, dan mempererat hubungan antarpetani. Bentuk komunikasi yang terjadi meliputi 

komunikasi verbal dan nonverbal. Komunikasi verbal berlangsung melalui ajakan lisan, percakapan spontan, 

serta penggunaan bahasa Banjar yang tidak hanya berfungsi sebagai media penyampaian pesan, tetapi juga 

menjadi simbol identitas budaya masyarakat. Sedangkan komunikasi nonverbal tampak dalam tindakan 

kolektif seperti bekerja bersama tanpa instruksi langsung, penggunaan alat yang seragam, hingga ritual 

tampung tawar minyak baburih yang sarat simbolisme spiritual. Nilai solidaritas pun terwujud melalui sikap 

saling pengertian, menjaga etika kerja di sawah, serta kebersamaan dalam menyelesaikan pekerjaan. 

Pada akhirnya, kesantunan dalam bahandipan dibentuk oleh norma sosial yang disepakati dan 

diwariskan secara turun-temurun. Norma tak tertulis seperti kewajiban untuk membantu, menjaga ucapan agar 

tidak menyinggung, tidak menyombongkan diri, serta menghormati giliran menjadi bagian penting dari etika 

komunikasi yang terus dijaga. Semua ini menjadikan bahandipan bukan hanya sekadar aktivitas pertanian, 

melainkan juga praktik komunikasi budaya kolektif yang memperkuat solidaritas, kebersamaan, dan identitas 

masyarakat Banjar. 

Pola komunikasi ini mencerminkan kedekatan emosional dan bentuk komunikasi khas masyarakat 

kolektif. Bahandipan juga memperkuat relasi sosial karena dijalankan dengan kepentingan bersama. 

tambahnya. Berikut alur komunikasi tradisi bahandipan. 

 

Gambar 2. Alur Komunikasi Bahandipan 
 

Bentuk Pergeseran Tradisi Bahandipan dalam Komunikasi Budaya Kolektif 

Tradisi bahandipan masih dijalankan oleh sebagian masyarakat Desa Gudang Hirang, namun temuan 

penelitian menunjukkan adanya pergeseran yang signifikan. Faktor penyebab utama adalah perubahan gaya 

hidup, meningkatnya kebutuhan ekonomi praktis, masuknya teknologi modern, serta menurunnya minat 

generasi muda terhadap sektor pertanian. Akibatnya, pelaksanaan bahandipan yang dulunya berlangsung 

rutin dan menyeluruh dari membuka lahan sampai dengan musim panen kini hanya dilakukan pada momen-

momen tertentu seperti saat menanam padi atau musim panen. 

Namun, keterlibatan generasi muda mulai menurun, banyak yang memilih bekerja di sektor non-

pertanian karena hasil pertanian dinilai tidak menguntungkan.  “Generasi muda tidak mau lagi mengolah 

sawah karena hasilnya lebih sedikit dibanding bekerja kantoran,” kata Mansyur (02 Juni 2025). Meski begitu, 



MEDIASI Jurnal Kajian dan Terapan Media, Bahasa, Komunikasi 
Vol. 7 (1), 2026, 68–80 

 

 

77 Copyright © 2025 Dipublikasikan Pusat Penelitian dan Pengabdian Masyarakat (P3M) Politeknik Negeri Media Kreatif. 

This is an open access article under the CC BY license (https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/)  

 

ada anak muda yang tetap terlibat saat panen jika diajak langsung. “Biasanya yang tuhanya membawai yang 

anum-anum dengan cara menyampaikan tujuannya... supaya cepat memanen,” ujar Fauzi Rahman. Kendati 

demikian, di wilayah seperti RT 10 Desa Gudang Hirang, bahandipan masih dijalankan. Keberlanjutan ini 

ditopang oleh semangat kekeluargaan dan komitmen sosial yang kuat.  

Bahandipan adalah representasi dari nilai gotong royong dan kebersamaan. Namun, nilai-nilai kolektif 

tersebut mulai tergerus oleh individualitas masyarakat. Tradisi yang dulu dijalankan sebagai bentuk solidaritas 

sosial kini dipandang sebagai beban atau digantikan oleh sistem upah. Bapak Hasbullah menyebutkan bahwa 

masyarakat lebih memilih sistem upahan atau menggunakan jasa mesin pertanian karena lebih 

efisien.“Bahandipan nih jarang bisa tegawi karna alat-alat sudah mulai canggih dan masyarakat ingin hasil 

yang cepat.” (Wawancara pada 13 Mei 2025). 

Pergeseran ini berdampak pada melemahnya hubungan sosial antarpetani karena intensitas interaksi 

menurun. Dalam bahandipan, makan bersama, berbagi makanan, dan saling membantu menjadi bagian dari 

praktik sosial yang mempererat ikatan komunitas. Ketika sistem tersebut digantikan dengan sistem upah atau 

teknologi, maka interaksi sosial yang kaya makna budaya menjadi hilang. Pada awalnya, komunikasi dalam 

bahandipan berlangsung secara lisan, spontan, dan tanpa struktur formal. Warga akan saling menyampaikan 

informasi secara langsung dari mulut ke mulut. Namun, dengan berkurangnya partisipasi dan meningkatnya 

individualisme, pola komunikasi ini menjadi lebih terbatas. Informasi tentang bahandipan kini lebih sering 

disampaikan kepada orang-orang terdekat saja atau bahkan tidak terlaksana karena tidak ada yang memulai. 

Pergeseran dalam praktik bahandipan tidak harus dimaknai sebagai kemunduran, melainkan sebagai 

bentuk adaptasi terhadap dinamika zaman. Esensinya tetap harus dijaga yakni gotong royong, kebersamaan, 

dan komunikasi budaya yang mengikat masyarakat Banjar. Pelestarian dapat dilakukan melalui peran 

keluarga, lembaga adat, pendidikan informal, dan kebijakan pemerintah desa yang pro-kearifan lokal. 

Dengan begitu, bahandipan tidak sekadar menjadi kenangan masa lalu, tetapi terus hidup sebagai ekspresi 

jati diri budaya Banjar yang dinamis. 

Interaksi Simbolik dalam Tradisi Bahandipan di Desa Gudang Hirang 

Interaksi simbolik merupakan hubungan yang saling bergantung antara simbol dan interaksi yang 

dilakukan oleh manusia. Simbol yang digunakan merupakan bagian dari proses interaksi yang bertujuan 

untuk menyampaikan pesan tertentu. Dengan demikian, simbol dapat dipahami sebagai representasi dari 

fenomena yang terjadi (Yuvita & Alif, 2025). Aspek simbolik juga hadir dalam bentuk mitos dan ritual pada 

masyrakat desa Gudang Hirang.  

Dengan menggunakan teori interaksi simbolik dari Mead dan Blumer, bahandipan dipahami sebagai 

interaksi yang penuh makna. Blumer menyatakan bahwa manusia tidak merespons dunia secara langsung, 

tetapi terhadap makna dari dunia itu (Carter & Fuller, 2023). Dalam konteks bahandipan, tindakan seperti 

menggantikan tenaga orang tua, berbagi makanan di sawah, hingga cara memperlakukan benih padi 

mencerminkan makna sosial dan spiritual. Ibu Budiyah menuturkan, “Benih padi itu seperti anak... jadi jangan 

diperlakukan kasar,” (Wawancara, 28 April 2025). Lalu Masyarakat percaya bahwa perempuan yang sedang 

haid tidak boleh turun ke sawah karena bisa menyebabkan padi merah.  

Selain itu, ada tradisi tampung tawar minyak baburih menjelang panen yang berfungsi sebagai penolak 

bala dan doa keselamatan. “Ambil 5 atau 7 batang banih... dibawa bulik, di andak di dalam kindai... di nyalai 

dupa,” jelas Hasbullah (Wawancara, 13 Mei 2025). Tindakan-tindakan ini memperlihatkan bahwa proses 



MEDIASI Jurnal Kajian dan Terapan Media, Bahasa, Komunikasi 
Vol. 7 (1), 2026, 68–80 

 

 

78 Copyright © 2025 Dipublikasikan Pusat Penelitian dan Pengabdian Masyarakat (P3M) Politeknik Negeri Media Kreatif. 

This is an open access article under the CC BY license (https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/)  

 

bertani dipahami secara spiritual, bukan hanya teknis. Ini menegaskan bahwa aktivitas bertani merupakan 

bagian dari proses identitas sosial dan budaya masyarakat Banjar. 

Identitas budaya kolektif menjadi pedoman bagi anggota masyarakat dalam merespons berbagai 

situasi serta bertindak sesuai dengan nilai dan norma yang berlaku dalam kelompoknya (Nasrullah, 2018). 

Begitu pula yang terjadi pada tradisi bahandipan ada nilai-nilai dan norma yang dipegang oleh masyarakat 

desa Gudang Hirang. Setiap peserta yang menerima bantuan memiliki kewajiban moral untuk membalasnya. 

“Bahandipan ini sifatnya bahutang jadi setiap orang harus membayar handipan itu,” tegas Saipullah. Selain 

itu, penggunaan alat tradisional seperti gumbaan, tajak, ranggaman, dan pelestarian istilah lokal seperti 

lampak, lacak, dan asak memperkuat identitas budaya. “Nilai yang penting dilestarikan itu alat-alat pertanian 

tradisional... dan istilah pertanian Banjar,” ungkap Mansyur. 

Konsep pikiran atau mind dalam teori Mead merujuk pada kemampuan manusia untuk menggunakan 

simbol dalam proses berpikir dan berinteraksi secara sadar (Díez-Palomar et.,al 2020). Dalam konteks 

bahandipan, masyarakat menggunakan berbagai simbol sosial dan kepercayaan lokal untuk memberikan 

makna terhadap aktivitas bertani. Berdasarkan hasil wawancara, ditemukan sejumlah mitos dan pantangan 

yang dipatuhi oleh masyarakat sebagai bentuk interpretasi simbolik terhadap realitas. Misalnya, larangan bagi 

perempuan yang sedang menstruasi untuk turun ke sawah karena diyakini akan menyebabkan benih menjadi 

merah, menunjukkan bahwa masyarakat memaknai kesucian dan keseimbangan alam secara simbolik. 

Konsep diri atau self menurut Mead terbentuk melalui interaksi sosial, di mana individu belajar melihat 

dirinya dari sudut pandang orang lain. Dalam tradisi bahandipan, identitas dan perilaku petani tidak terlepas 

dari nilai-nilai sosial yang berlaku. Individu diharapkan untuk menjaga ucapan dan sikap selama berada di 

sawah, seperti tidak menyombongkan hasil panen atau meremehkan proses penanaman.  

Hal ini menunjukkan bahwa perilaku individu dipengaruhi oleh ekspektasi sosial dan norma kolektif. 

Ritual seperti pembacaan doa, tampung tawar minyak baburih, mencerminkan bagaimana individu 

membentuk dirinya sebagai bagian dari sistem kepercayaan dan budaya masyarakat. Keseluruhan proses ini 

menunjukkan bahwa konsep diri petani terbentuk melalui internalisasi nilai dan simbol yang berlaku dalam 

masyarakat mereka. 

Masyarakat atau Society dalam pandangan Mead adalah struktur interaksi simbolik yang membentuk 

tindakan dan pemaknaan individu (Athens. 2005). Tradisi bahandipan memperlihatkan bahwa masyarakat 

Desa Gudang Hirang memiliki sistem nilai yang kuat dan diwariskan melalui bahasa, praktik, dan simbol-

simbol budaya. Bahasa Banjar digunakan sebagai medium komunikasi utama dalam setiap proses pertanian, 

termasuk dalam penyampaian larangan, nasihat, dan ritual. 

Selain itu, penggunaan alat-alat tradisional seperti tajak (alat membersihkan rumput), ranggaman atau 

ani-ani (alat untuk memanen padi), asak atau tatujah (alat menanam padi) serta gumbaan (alat untuk 

memisahkan padi kosong dengan yang berisi) memperkuat nilai-nilai kebersamaan dan kesinambungan 

budaya. Tradisi bahandipan sendiri merupakan kerja kolektif yang sarat akan simbol kebersamaan, 

kekeluargaan, dan spiritualitas.  

Penerapan teori ini juga menggarisbawahi pentingnya mind, self, dan society dalam tradisi bahandipan. 

Petani yang terlibat di dalamnya tidak hanya bekerja untuk dirinya sendiri, tetapi membangun persepsi kolektif 

tentang siapa dirinya dalam konteks komunitas. Maka, tradisi ini memperkuat kesadaran kolektif sekaligus 

menjadi cerminan dari hubungan antara individu dan masyarakat, antara makna pribadi dan simbol sosial. 

 



MEDIASI Jurnal Kajian dan Terapan Media, Bahasa, Komunikasi 
Vol. 7 (1), 2026, 68–80 

 

 

79 Copyright © 2025 Dipublikasikan Pusat Penelitian dan Pengabdian Masyarakat (P3M) Politeknik Negeri Media Kreatif. 

This is an open access article under the CC BY license (https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/)  

 

SIMPULAN 

Tradisi bahandipan di Desa Gudang Hirang adalah bentuk komunikasi budaya kolektif masyarakat 

Banjar yang merekatkan solidaritas sosial, membangun jaringan kerja berbasis kepercayaan, dan mewariskan 

nilai-nilai lokal. Praktik ini berlangsung secara informal melalui komunikasi lisan dan prinsip utang sosial, bukan 

transaksi ekonomi. Bahandipan mencerminkan interaksi kelompok yang spontan dan partisipatif dengan nilai 

kebersamaan, keadilan, dan tanggung jawab sosial. Meski menghadapi tantangan modernisasi dan 

perubahan pola pikir generasi muda, tradisi ini tetap menjadi warisan budaya strategis yang memperkuat 

identitas masyarakat Banjar. 

 

DAFTAR RUJUKAN 

Athens, L. (2005). Mead’s lost conception of society. Symbolic Interaction, 28(3), 305–325. 
https://doi.org/10.1525/si.2005.28.3.305 

Carter, M. J., & Fuller, C. (2023). Symbolic interactionism. Encyclopedia of Health Research in the Social 
Sciences, 1(1), 1–17. https://doi.org/10.5840/soctheorpract1973232 

Díez-Palomar, J., García-Carrión, R., Hargreaves, L., & Vieites, M. (2020). Transforming students’ attitudes 
towards learning through the use of successful educational actions. PLOS ONE, 15(10), e0240292. 
doi:10.1371/journal.pone.0240292. 

Harahap, N. (2020). Penelitian Kualitatif. Wal Ashri Publishing.  
Haris, A., & Amalia, A. (2018). Makna Dan Simbol Dalam Proses Interaksi Sosial (Sebuah Tinjauan 

Komunikasi). Jurnal Dakwah Risalah, 29(1), 16–19. https://doi.org/10.24014/jdr.v29i1.5777  
Hastuti, K. P., Sumarmi, S., Budijanto, B., & Utomo, D. H. (2019). Etno-Agrikultur Suku Banjar di Lahan Rawa 

Pasang Surut (p. 53). Media Nusa Creative. 
Ideham, M. S., Sjarifuddin, S., Anis, Z. A., & Wajidi, W. (2005). Urang Banjar dan Kebudayaannya. Badan 

Penelitian dan Pengembangan Daerah Kalimantan Selatan. 
Jatmika, D. (2018). Hubungan Budaya Individualis-Kolektif Dan Motivasi Berbelanja Hedonik Pada 

Masyarakat Kota Jakarta. Jurnal Psikologi Psibernetika, 10(1), 9–19. 
https://doi.org/10.30813/psibernetika.v10i1.1037  

Lisnawati, & Ahmad, S. (2023). Kada Balampu, Menyisir Sisi Tapih: Eksplorasi Nilai Islami Dalam Kearifan 
Lokal Urang Banjar. Jurnal El-Qanuniy: Jurnal Ilmu-Ilmu Kesyariahan Dan Pranata Sosial, 9(2), 312–
328. https://doi.org/10.24952/el-qanuniy.v9i2.8578  

Mead, G. H. (1962). Mind, Self, and Society: From the Standpoint of a Social Behaviorist (C. W. Morris, Ed.). 
Chicago: The University of Chicago Press 

Mutiah, M. (2017). Membangun Sistem Komunikasi Indonesia Yang Kolektif Lewat Media Tradisional. The 
Journal of Society & Media, 1(2), 75. https://doi.org/10.26740/jsm.v1n2.p75-85  

Nasir, A., Nurjana, Shah, K., Sirodj, R. A., & Afgani, M. W. (2023). Pendekatan Fenomenologi Dalam Penelitian 
Kualitatif. INNOVATIVE: Journal Of Social Science Research, 3(5), 4445–4451. https://j-
innovative.org/index.php/Innovative/article/view/5224   

Nasrullah, R. (2018). Komunikasi Antar Budaya: Di Era Budaya Siber. Prenada Media. 
Nengsih, S. W. (2016). Tatangar Banjar Sebagai Ekspresi Sistem Kognisi Masyarakat Banjar. UNDAS: Jurnal 

Hasil Penelitian Bahasa Dan Sastra, 12(1), 97–109. https://doi.org/10.26499/und.v12i1.552  
Nurudin. (2016). Imu Komunikasi: Ilmiah Dan Populer. PT. Rajagrafindo Persada. 
Prasetyono, D. W., Astuti, S. J. W., Supriyanto, & Syahrial, R. (2017). Pemberdayaan Petani Berbasis Modal 

Sosial dan Kelembagaan. AJIE-Asian Journal of Innovation and Entrepreneurship, 02(03), 231–238. 
https://journal.uii.ac.id/ajie/article/view/8387  

Ragawa, E. R. (2023). Pembentukan budaya kolektif dalam komunitas penggemar pakaian vintage. 
Universitas Atma Jaya Yogyakarta.. 

Rohim, S. (2016). Teori Komunikasi Perspektiif, Ragam dan Aplikasi. Rineka Cipta. 
Roudhonah. (2019). Ilmu Komunikasi. Depok: Pt Rajagrafindo Persada 
Ruliana, P., & Lestari, P. (2021). Teori Komunikasi. Depok: Pt Rajagrafindo Persada. 
Rustandi, E., & Nuryanto, Y. (2024). Etika Komunikasi Budaya Kolektif Aparatur Pemerintahan Di Desa 

Waluya Kabupaten Bandung Jawa Barat. Jurnal Review Pendidikan Dan Pengajaran, 7(3), 6272–
6278 

Sugiyono. (2016). Metode Penelitian Kuantitatif, Kualitatif dan R&D. ALFABETA.  
Sumarto, S. (2019). Budaya, Pemahaman dan Penerapannya. Jurnal Literasiologi, 1(2), 144–159. 

https://doi.org/10.47783/literasiologi.v1i2.49  

https://doi.org/10.5840/soctheorpract1973232
https://doi.org/10.24014/jdr.v29i1.5777
https://doi.org/10.30813/psibernetika.v10i1.1037
https://doi.org/10.24952/el-qanuniy.v9i2.8578
https://doi.org/10.26740/jsm.v1n2.p75-85
https://j-innovative.org/index.php/Innovative/article/view/5224
https://j-innovative.org/index.php/Innovative/article/view/5224
https://doi.org/10.26499/und.v12i1.552
https://journal.uii.ac.id/ajie/article/view/8387
https://doi.org/10.47783/literasiologi.v1i2.49


MEDIASI Jurnal Kajian dan Terapan Media, Bahasa, Komunikasi 
Vol. 7 (1), 2026, 68–80 

 

 

80 Copyright © 2025 Dipublikasikan Pusat Penelitian dan Pengabdian Masyarakat (P3M) Politeknik Negeri Media Kreatif. 

This is an open access article under the CC BY license (https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/)  

 

Sumitro, S., Oruh, S., Kamaruddin, S. A., & Agustang, A. (2022). Solidaritas Sosial Komunitas Masyarakat 
Nelayan Pulau Liukang Loe di Desa Bira. Jurnal Ilmu Sosial Dan Humaniora, 11(3), 490–499. 
https://doi.org/10.23887/jish.v11i3.46128 

Suwanmaneepong, S., Llones, C., Mankeb, P., & Wongtragoon, U. (2024). Participatory irrigation 
management, social capital, and efficiency in rice production: Understanding the linkage in the case 
of irrigated rice farms in Northern Thailand. Heliyon, 10(11), e32301. 
https://doi.org/10.1016/j.heliyon.2024.e32301 

Wahyu. (2020). Kearifan Lokal dalam Perspektif Budaya Banjar. Cross-Border, 3(2), 226–240. 
https://journal.iaisambas.ac.id/index.php/Cross-Border/article/view/740   

Yuvita, R., & Alif, M. (2025). Communication acts in traditional rituals of the Banjar community 
Batatamba. LITE: Jurnal Bahasa, Sastra, Dan Budaya, 21(1), 231–241. 
https://doi.org/10.33633/lite.v21i1.12412  

https://doi.org/10.23887/jish.v11i3.46128
https://journal.iaisambas.ac.id/index.php/Cross-Border/article/view/740
https://doi.org/10.33633/lite.v21i1.12412

